# علم حدیث ایک تعارف

محمر فاروق خال ایماے

#### بِسُمِ اللهِ الرَّحُلْسِ الرَّحِيُمِ

### دبياچه

قرآن کریم کے بعدسب سے قیمتی اور زرّبی سرمایہ جو اُمّت کُوٹِ لمہ ہے پاس ہے وہ رسولِ خداصتی اللہ علیہ وسلم کی مُبارک احا دیث ہیں۔ حدیث کی اہمیت اور اس کی عظمت کا اندازہ اس سے کیا جا سکتا ہے کہ اسے قرآن کے بیا ن وسٹر ح کی حیثیت حاصل ہے چنا بخہ قرآن میں ارشاد ہواہے:

" اور ۱۱ سے نبی ہم نے تمہاری طرف یہ ذکر نازل کیا ہے تاکہ تم لوگوں سے کھول کر بیان کردوجو کچھ کدان کی طرف آثار اگیا ہے ؟ وَآنْزُلْنَالِيُكَ الذِّكُوُ لِتُبَيِّرِي لِلنَّاسِ مَانُزِدِّلَ لِيُهِسِمُ

احادیث رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی حفاظت کے لیے بے شمار اشخاص کی کوششیں صف ہوتی ہیں جونا قابل فراموش ہیں ۔ حافظ ابن حزم نے بجاطور پر کہا ہے کھرف آئم یہ سلم کو یہ شرف و امتیانہ حاصل ہوسکا ہے کہ اس نے ایسے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک ایک کلمہ کوصحت اور اتصال کے ساتھ جمح کیا (الملل والنحل جساسے ڈاکٹر اسپ نگر کے بقول کی حفاظت کے لیے باقاعدہ اسمار الرجال کا فن ایجا دکیا جس سے ڈاکٹر اسپ نگر کے بقول کی حفاظت کے لئے اخذ وقال کے دوہ سارے ہی ذرائع استعال کئے گئے جوکسی واقعہ کی صحت وعدم صحت کے بار سے میں کسی کے وہ سارے ہی ذرائع استعال کئے گئے جوکسی واقعہ کی صحت وعدم صحت کے بار سے میں کسی

فیصلکن نیتے پر بہنچنے کے لئے ضروری ہوتے ہیں علما۔ حدیث نے حدیث پر جو کام کیاہے وہ انتہائی سائنٹنک ہے۔

یدکتاب محدیث کا تعارف علم حدیث کے سلسلیس انشاء اللہ تعالیٰ ایک مدد کارکتاب نابت ہوگی ۔ اس میں منصب نبوت ، حدیث کی عظمت وا ہمیت اور اس کی تاریخ پرروشنی ڈالی گئی ہے ۔اس کے ساتھ ساتھ اسطلاحات، علوم حدیث اور طبقات کو می زیر بحث لایا گیا ہے۔ کل یا گیا ہے اور اخذوروایت، در ایت حدیث وغیرہ اہم موضوعات کو می زیر بحث لایا گیا ہے۔ خداسے دُعاہے کہ وہ اس کو ششش کو قبول فرماتے اور لوگوں کے لئے یہ کتاب مفید اور کار آمد ہو۔

فاكسار

محدفاروق خال

### فهرسعمضاين

| صفحه          | مضمون                     |
|---------------|---------------------------|
|               | اا ـــنجرِواحد بهي دين مي |
| ن كاازاله ٢٠٠ | ۱۷_پندشبهات اوراوگ        |
|               | ائمه ومحدثين              |
| 40            | اامام الوخنيفة            |
| ^٣            | ۲ امام مالک تے            |
| ^9            | ٣امام شافعی ہے_           |
| ۹۳            | ۴ _ امام احر بجنبل م      |
| 94            | ۵امام ٰبخاری ہے           |
| ١٠٢           | 4_امام ملم ملم م          |
| 1-4           | ٤امام ترنديٌ '            |
| 1-9           | ٨الوداؤد م                |
| 1114          |                           |

| صغه         | مضمون                      |
|-------------|----------------------------|
| ۳           | ديباچه                     |
| q           | عدیث کیا ہے                |
| 4           | امنصب نبوتت                |
| وصلاحيت -١٣ | ۲_نبی کی غیر معمولی قابلیت |
| 14          | س نبی کی عصمت              |
| 1^          | ۴ _ و حي غير متلو          |
| ۲r          | ۵_قرآن اورسُنّت            |
| ٣٢          | 4_شُنّت كااتباع _          |
| ٣٣          | ٤ _شُنّت كى حفاظت _        |
|             | ۸_روایت حدیث _             |
| ۵١          | ٩_كتابت ُ                  |
| 44          | ا_درات کااستعال            |

| مضبون صفه                                                     | له ( |
|---------------------------------------------------------------|------|
| ٢ _ جن كاتعلق صحابة كرام سي ع ١٥٢-                            | 11   |
| ٣ _مرويات صِحابة ١٥٧                                          | 110  |
| ٧ _ خدمت حديث اور صحابيات م                                   | 111  |
| ۵ - وه محربين جهاتعلق نابعين إتبع تابين ١٤٢                   | 141  |
| ٧- أتباعُ تا بعين تح بعد سنة ١٤٥                              | 145  |
|                                                               | 110  |
| علم حريث                                                      | 142  |
| ا _ اصطلاحات مدیث کاتعارف ۱۷۲                                 | 110  |
| ٢ ــ مديث كے القاب عامّه ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | 171  |
| ۳ علوم حدیث کا تعارف ۲۹۲۰                                     | ۱۳   |
|                                                               | اسا  |
| اخزوروايت                                                     | 110  |
| ا سالة وسافنوريث كطر لقيه ٢٠١                                 | 12   |
| ۲ _روایت کے طریقے۲                                            | 140  |
| ۳ _روایت بالمعنی ۳                                            | ١٨٠  |
| ا م درایت <i>حدیث</i> ۲۰۴۰                                    | ۱۳۶  |
| ۵ _ ترنیب ِعدیث باعتبار صِحت _ ۲۰۶                            | الرا |
| ۲-۷ تسام کتبراها دیث که ۲-۷                                   | ١٢٥  |
| طة إث كتب مديث                                                | 102  |
| طره المعالمة باحمد مسيقا                                      |      |

۱۰ \_\_\_امام نسانی ده اا\_\_\_ابن ابی الدنیا \_\_\_ ۱۲\_\_\_امام طحا وی ؒ \_\_\_\_\_ ۱۳ الویجرا حربز ار ٔ ۱۳\_ابولىعالى موملى ﷺ ١٤\_ ابن حبّان ً \_\_\_ ٤ ــــــ امام طبرانی <sup>2</sup>ـــ 19\_\_\_امام/سماعياج \_\_\_\_\_ ۲۰ \_\_ دا زفطنی حسـ ۲۲\_حا فطالونعيم<sup>ح</sup>\_\_\_ ۴ ساحد برجسین بیقی ۲۵ سه دیلی ش ۲۷\_ ابومح حسين البغوي ۲۷\_\_\_رزین خس\_\_\_ ٢٨ \_ حا فظ نورالدين م

## بِسُمِ اللهِ الرَّحُهُ بِ الرَّحِيْمِ وَ الرَّحِيْمِ وَالرَّحِيْمِ وَالْمِيْمِ وَالرَّحِيْمِ وَلَمِيْمِ وَالْمِنْمِ وَالرَّحِيْمِ وَالرَّحِيْمِ وَالرَّحِيْمِ وَالرَّحِيْمِ وَالرَّحِيْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالرَّحِيْمِ وَالرَّحِيْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنِيِّ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنِيِّ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِيْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِيْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنْمِ وَالْمِنِي وَالْمِنْمِ و

منصب بروت

ندندگی کی سیدهی راه پانے کے لئے انسان ہمیشہ خدائی رہنمائی کا محتاج رہاہے۔
خدائی ہدایت سے بے نیاز ہوکرانسان کھی بھی راہ راست پر قائم نہیں رہ سکا۔انسان کی ہرتا۔
کے لیے اللہ نے کتابیں نازل کیں اور اپنے رسول بھیجے۔ رسولوں نے لوگوں کے سامنے کتا الله کے نیفا اور خود اکے دیتے ہوئے احکام کے مطابق عمل کرکے انہیں کھایا انہوں نے لوگوں کے سامنے کتا الله انہوں نے لوگوں کے سامنے کتا الله انہوں نے لوگوں کے سامنے اپنی زندگی پیش کی تاکہ وہ اچھی طرح اس بات کو سبجھ سکیں کہ خدا الله وہ نے لوگوں کے سامنے کتا ہوتا اور کی مرضی کے مطابق زندگی بسرکرنے کا طریقہ کیا ہوتا ہے ؟ خدا کی طرف سے اگر کوئی رسول نہ آتا اور خود کتا ب کے سبحھ میں لوگوں کے درمیان سخت اختلاف ہوتا اور یہ فیصلہ نہ ہوسکتا کہ حق کس کی طرف ہے اور کس کی طرف نہیں ہو گئا وہ انہوں کہ نہوتا۔ اس کے علاوہ انسانوں کی بیا کہ خود رہنمائی کرنے والا کوئی نہوتا۔ اس کے علاوہ انسانوں کی بیا کہ خود رہنمائی کرنے والا کوئی نہوتا۔ اس کے علاوہ انسانوں کی بیا کہ نہوں کے انسانوں کی بیا کہ نہوں ہوئی کرنے والا کوئی نہوتا۔ اس کے علاوہ تربیت کول وعمل سے ان کی صبحے درنمائی کرے اور کا میان کے ساتھ مشرکیا کی تربیت کول وعمل سے ان کی صبحے درنمائی کرے اندرا تباع حق کا جذبہ پیدا کرے۔ انہیں بنائے کہ زندگی کی جہ نہیں ہوں میں وہ کس طرح حق وصدا قت اور عدل وانصا ف کے راستے کو اختیار کریں اور بیار ہوں میں وہ کس طرح حق وصدا قت اور عدل وانصا ف کے راستے کو اختیار کہیں ۔ اس بر ہور دم نک جلتے دہیں ۔

انسان کی بیضرورت ایسی ہے جوکسی فرشتے کے ذریعہ پوری نہیں ہوسکتی تھی۔ فرشنہ انسانی ضروریات سے بیاز ہوتا ہے۔ اس کے جند بات و داعیات انسانوں سے بالکل مختلف ہوتے ہیں۔ اس لئے وہ انسانی زندگی کے لیے نمو نہیں بن سکتا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ خدانے کتاب کے ساتھ جورسول بھی سجا وہ انسان تھا۔

رسالت اورنبوت کی نار بخ اتنی ہی طویل ہے جننی طویل تو دانسان کی تاریخ ہے۔
رسالت ونبوت کا سلسلہ اسی وقت سے نظر وع ہوتا ہے جبکہ سب سے بہلے انسان نے اس
زمین بیر قدم رکھا تھا۔ ہر قوم میں فدا کے رسول آئے۔ انہوں نے اپنی قوم کو خود قوم کی زبان
میں خطاب کیا۔ فدا کے آخری رسول حضرت محمد صلی النہ علیہ وسلم ہیں۔ آپ کے بعد انسا نول
کی مدایت کے لئے کوئی نیار سول آنے والانہیں ہے۔ آپ پر نبوت کا سلسلہ ختم ہو جا تا ہو نیار ہوئی
خدا کے آخری رسول صلی النہ علیہ وسلم کے منصب رسالت کی تفصیل جوقر آن میں بیان ہوئی
ہے وہ بہ ہے :

وَإِذِ يَرُفَعُ إِبْرَاهِيُ مُ الْقُوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتُ إِسْمَعِلُ ... رَبَّنَا وَالْعَثُ فِيهُ مُرَسُوُلِ وَ مِنْهُ مُويَتُ لُوا عَلَيْهِ مُ الْبِيتِ فَ وَيُعَلِّمُ هُمُ الْكِتْبُ وَالْحَكِمُ مَ وَيُعَلِّمُ هُمُ الْكِتْبُ وَالْحَكِمُ مَ وَيُعَرِيْنِ الْحَكِيمِ مُ الْكِتْبُ وَالْحَكِمُ مَ الْحَرْثِيْنِ الْحَكِيمِ مُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

"اوریا دکر وجبگابراتیم اوراسهاعبل اس گھر(کعبه) کی بنبادیں انظامیہ نقے … (انہول نے دُعاکی) اسے ہمارے رب!ان لوگوں میں خو دان ہی کے اندر سے ایک رسول مبعوث فرماجو انہیں تیری آتییں سُنائے اور انہیں کتاب اور کمت کا تعلیم دے اور ان کا تزکید کر سے بیشک توعیم ہے یہ

"الله نے اہل ایمان پراحسان فرطیا جبکدان کے اندر خود انہی ہیں سے ایک رسول مبوث کیا جو انہیں اس کی آیات بڑھ کر منا تا ہے اور ان کا تزکیکر تا ہے اور ان کوکتاب اورحکمت کی تعلیم دیتا ہے اور اس سے پہلے نو وہ کھٹی ہوئی گمرا ہی ہیں

البند ويُزَكِّهُ مُو يُعَدِّمُهُمْ مُ ألكِنْبَ وَأَلِحِكُمُنَ \* وَإِنْ كَانُوا مِنُ قَبُلُ كِفِي ضَلْلِ مُّبَيِّنِ ٥ (آل عمران: ١١٨) برات بوت تھے ؟

ان آیتوں سے صاف واضح ہے کہ نبی صلّی اللّٰہ علیہ وسلّم کی ذمتہ داری جہاں یتھی کرآج لوگول کو قرآن کی آیات پرطھ کرشنائیں وہیں آھے کی بعثت کے ٹبین اہم مقاصداً ورہمی تھے: ا يك به كه آپ لوگوں كو كتاب اور احكام و قوانين الہٰي كي تعليم ديں '

دوست ہے آپ لوگوں کو حکمت اور داناتی کی تعلیم دیں تاکہ لوگ اس فابل ہوجا تیں کر حقائق كوسمجيسكيسا ورفكروعمل كيميدان مين صيح روبته اختبياركرسكيبء

اوزنبیتارے آپ لوگوں کا نز کیدکریں،ان کی ایسی نربیت کریں کہ ان کے اندر بہترین قسم. کے اوصاف نشوونما پاسکیں اورا <sup>و</sup>ن کی انفرادی اور اجتماعی ہر قسم کی خرابیال دُور ہوسکیں۔ جبہی تزكيه كاعمل بيحس كيذريعه سيصالح اجتماعي نظام اورضيح اسلامي معايشره وجود ميس آتا سيح جوعالم

انسانیت کے لئے سمرا یارحمت ہوتا ہے۔

نبی متی الله علیه وستم ا بینے فرائضِ منصبی کے لحاظ سے علّم، مرتبی، ہادی، شارع، قاشی اور حاكمسب كيه تحد آج كى زندكى كوابل ايان كے ليے أسوه قرار دياكيا: ثُلُ إِنْ كُنْتُكُمْ تَحِبُّونَ الله

ا اے نبی اِلوگوں سے )کہو:اگرتم اللہ مسيحبت ركهته موتوميري بيروى اختيار كرو-الله تم سے حبّت كرنے لگے گا۔ (ا نے نبی!) کہو: اطاعت کرواللہ اورداس کے) پیول کی ؟ پھراگروہ ممنہ موڑتے ہیں تو اللہ کا فروں کو لیب ند نہیں کرتا۔

فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ-(آلعمران:۳۱) قُلُ أَطِيعُوا لللهَ وَالرَّسُولَ مِ فَإِنْ تُوتَوْا فَاتَ الله لاَ يُحِبُّ الكَلْفِرِيْنَ ٥ (آلعمران: ۳۲)

جو د حضورتی الله علیه وسلّم کاارشا د ہے:

"جس نے محصلی الشعلیوسلم کی اظا کی بقیناً اس نے اللہ کی اطاعت کی اور حبس نے محصلی اللہ علیہ وسلم کی نافرانی کی بیشک اس نے اللہ کی نافرانی کی اور محصلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کے درمیان حدِّ فاصل کی حیثیت رکھتے ہیں "

"تمہارے لئے اللہ کے دسول میں ایک اسوہ (نمونہ تقلید) ہے، ہراس شخص سے لئے جواللہ اور لوم آخر کا خوف رکھتا میو ہے

رسول کی حیثیت سے آب کو مقد مات کے فیصلے کرنے کا اختیار تھی صاصل تھا:

(اینی!) ہم نے تمہاری طرف حق کے ساتھ کتاب اُتاری ہے تاکتم لوگوں کے درمیان اللہ کی دکھائی ہوئی نہ ب

روشنی میں فیصلہ کرو ی

پس (اے نبی!) تمہارے رب کی قسم وہ ہرگز ایان لانے والے نہیں ہوں گے جب تک کہ وہ آپس کے ہمگڑوں میں تمہیں فیصلہ کرنے والانہ مان لیں بچر جو فیصلہ بھی تم کر واس کی طرف سے اپنے دل میں کوئی تنگی کہ محسوس نہ کریں بلکہ اسے بسروح بیٹ مع جبوس نہ کریں بلکہ

من الحاع عهد اصلی الله علیه وستم فقد الحاع الله علیه وستم فقد الحاع الله ومن عصی محتد گاصلی الله علیه وسلم فرق بین الناس (بخاری) وسلم فرق بین الناس (بخاری) قرآن مجید می ایک میگر ارشاد فرایا گیا ہے:

مَانَ مُیرِسُ ایک میگر ارشاد فرایا گیا ہے:

الله اسْوَ قَا نُحَسَنَة مُنْ لِهِ مَالُومُ الله وَمَالُومُ وَلَا مِنْ الله وَالْدُورُ الله وَالله وَالْدُورُ الله وَالله وَاله وَالله و

رون ما يميت اب وهمانا إِنَّا اَنْزَلُنَا اِلْيُكَ الْكِتْب بِالْحَقِّ لِتَكْكُمُ مَكِينَ النَّاسِ بِسَا رَاكَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَارِ

(النسار: ۱۰۵)

(النسار: 40)

فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤُمِنُوْنَ عَتَّى يُحَكِّمُ وُكَ فِي مِنَا شَجَ بَيْنَهُمُ وَثُمَّ لاَ يَجِدُ وُ وَ فِي اَ نَفُسِهِمُ حَسَرَجًا فِي اَ نَفُسِهِمُ حَسَرَجًا مِسْمَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا مَسْمِي مِنْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا نی<sup>صت</sup>ی اللهٔ علیه وسلم بینیت *سول حاکم مطاع بھی تھے*:

ٳڵؖۯۜڸؽؙڟؘٵۼٙؠٳڎٛڹ۩ۺ۠ڡ<sup>ٟ</sup>

مونواس کوبھردوالٹراوراس کے *سو* 

نی متی الله علیه وسلم کتاب الله کے شارح بھی تھے۔ بحیثیت رسول آ ب کی یہ ذمتہ داری

تھی کہ آپ ان احکام وہدایات کی توضیح وتشریح فرمائیں جوخدا کی طرف سے نا زل ہوں: وَٱنْزُلْنَا إِلَيْكَ

اور (ائے نبی!) یہ ذکریم نے تمارى طرف اس لئة أماراك كتم لوكون

کے لیے اس تعلیم کوواضح کروجوان کی طرف

خدا کی طرف سے آپ کو تنشریعی اختیارات بھی حاصل تھے۔ قرآن کریم میں نبی صلّی الشّعلیہ وسلّم

كاذكركرت بوت واضح الفاظ مين فرما يا كياب:

بَأْمُرُهُمُ بِالْمَعُرُوفِ وہ انہیں معروف کاحکم دیتاہے وَيَنُهُ هُ مُ عَنِ ٱلْمُنْكُرِوَ يُحِلُّ

لَهُ مُ الطَّيّباتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِ مُر

ٱلْخَبَائِثُ وَيَضَعُ عَنُهُ مُواصِّرَهُمُ يرناياك چيزول كوحرام قرار ديتاب

بهيجاكاس كي اطاعت كي جائے خد ا

كى طرف أكرتم الله اورايوم آخر برايمان

ر کھتے ہو یہ

بھراکرتمہارے درمیان کسی چیزمیں نزاع

" اےایمان لانے دا بواط<sup>ات</sup> كروالتذكي اور اطاعت كرورسول كي اور ان لوگول كى جوتم میں سے اولى الامربول

کے اذن سے 🛚

تهم نے جورسول تھی جبجا اسی کیے

وَمَّااَدُسَلُنَامِنُ تَسُولِ

يَا يَهُا الَّذِينَ امَنُ كُولِ

أطيع والته وأطيع والرسول

وَأُولِي الْرَصْرِمِنْكُ مُ فَإِنْ تَنَازَعُتُ مُرِفِي شَنَّ فَوُدٌّ وَلَا

إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنْتُمُ

تُؤُمِنُونَ بِاللَّهِ وَأَلْيَوْمِ ٱلْاخِيرَ

الدِّة كُرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ

(النسار: ۵۹)

مَا نُزِلَ إِلَيْهِمُ نازل کی گتی ہے۔

اوراُن كُوْمُنكريسے روكتا ہے اوراُن كے ليے یاک چنزول کو حلال طیراتاہے اوراُن <u> وَالْاَغْهُ لِلَ النَّبِيِّ كَانَتُ عَلِيُهِمْ لَ اوراُن برسے وہ لوجھ اور بندھن أيّار</u> (الاعراف: ۱۵۷) دينا سي جوان پرهر طيط موت تھے إلى

اس سے معلوم ہوا کہ کلیل وتحریم اور امرو نہی کے وہ احکام جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے فيصلون اوراج كارشادات سے اخذ موتے بين أن سے صرف نظر نبين كيا جاسكا چود نبي صلى الشرعليه وسلم نے واضح طور برا پنے تشر لعي اختيارات كو بيان فرمايا سے منقدام بن معد يكر ب كى

روایت ہے،آب کاارشادہے:

"جان رکھو مجھے قرآن دیا گیااور اس کے ساتھ دلیسی می ایک اور چیز بھی۔ *خردار رمو ا ایسانه موکه کوئی پیٹ بھرا*غض اپنی سند بربیها مواکینے کے کرتم پرس قرآن كى پيروى لازم ب، جو كھواسىي حلال ياقراس كوحلال مجهوا ورجو كيماس مين حرام يا و أسيحرام مجهو، حالانكه جو کھے خدا کارسول حرام قراردے وہ وليسابى حرام سي جيسے الله كاحرام

اَلِرِّانِيُّ أُوتِيْتُ القُوْانَ وَمِثْلَهُ مَعَهُ أَلَا يُونشكُ رَجُلُ شَبْعَانَ عَلَىٰ ٱرِيُكْتِ إِيَقُولُ عُكَيُّكُمُ بِهٰذَا ٱلقُرُٰ إِن فَمَا وَجَدُتُمُ فِيُهِ مِنْ حَلاَلِ فَأَحِلُّونَهُ وَمَا وَجُدُنَّكُمُ فِيُهُ وِمِنْ حَرَامٍ فَكَرِّمُ وُ لَهُ وَإِنَّمَا حَرَّمَ رَبِسُولُ اللهِ كَمَاحَتُ مَرابِتُهُ-

﴿ الودا وّد ، ابن ماجه وارمي ، حاكم ، کیا ہوا " الورا فعُ كى روايت ميں ہے كه آپ نے فرمايا:

لاَ ٱلْفَيِّنَ آحَدُ كُمُر مُتَكِكًا عَلَىٰ أَرِيكَتِهِ مِانْتِيْهِ الْرَمْرُ مِنُ آمْرِيُ مِمَّا أُمِرُتُ بِمِ آوُنُهُيْتُ فَيَقُولُ لِكَنَدُرِئُ مَا وَجَدُ خَا فِي كِتَاجِ الله اللَّهُ عَنَا لا \_ (الوداؤد، احد، ابن ماجه،

ومیں ہرگزتم میں سے کسی کونہ باؤں کہ وہ اپنی سندبر تکیہ نگائے بیٹھا ہو اورائسيميراان احكاميس عين كا میں نے حکم دیاہے باجن سے منع کیاہے کوئی حکم ہنتیجے اور وہ (سُن کر) کیے کہ سم نبيس جانة بيم توجو كجد كتاب الترمس ترمذی شافعی ہیم قی دلاللہون پائیں گے اُس کی پیروی کریں گے ہے۔ عرباض بن ساریٹ سے روایت ہے کہ نبی صلّی اللّه علیہ وسلّم خطبہ دینے کے لیے کھوٹے ہوئے اور فر مایا :

اَیکُسُ اَحُلُکُوْمُ تَلِکُ اللهٔ مُتَلِکُ اللهٔ مُتَلِکُ اللهٔ مُتَلِکُ اللهٔ مُتَلِکُ اللهٔ ا

مسلمانوں پررسول اللہ صلّی اللہ علیہ وسلّم ہے احکام کی بیرو ی آسی طرح لازم ہے برطح قرآن ہے برطح قرآن علیہ وسلّم قرآن عکم کی بیروی اُن پرلازم ہے اور جن باتوں سے رسول نے انہیں رو کا ہے ان سے بازر ہنا بھی ان کے لئے اسی طرح صروری ہے جس طرح ان جیزوں سے بازر ہنا صروری ہے جن سے قرآن میں رو کا گیا ہے ۔

نتى كى الته عليه وسلم كى غير عمولى قابليت وصلاحيت

خدانے ہمیشہ انبیا کوغیر معولی صلاحیتوں اور قابلیتوں سے نوازا ۔ اپنی غیر معولی خصوصیات اور صلاحیتوں کے بغیروہ اس عظیم خدمت کو کھی انجام نہیں دے سکتے تنصے جو خدا کی طرف سے انہیں سپر دہوتی رہی ہے ۔

ا نبیا منصب نبوت می کے لئے بیدا کئے گئے ۔ انہیں نہایت پاکیزہ فطرت عطا کی گئی ، جبتی طور بروہ ایسے تھے کہ بلاکسی خاص غورو فکر کے اپنے وجدان ( ۱۸۳۳،۲۰۵۸) سے ہی جبح نتائج تک بہنچ جاتے نھے ۔ انبیاء انسان ہی تھے لیکن انہیں لبشر تیت کا درجہ عاصل تصاحِق و باطل میں امتیاز کرنا ان کی فطرت تھی، وہ جسانی اور ڈوعانی ہر لحاظ سے کامل تھے۔ خدانے ان کی فطری استعداد کو ترقی دی اور انہیں وہ چیز عطا فرمانی جھے قرآن میں علم محکم د قوت فیصلہ ، ہدایت ، بیتنہ ، وغیرہ الفائلہ سے تعبیر کر اگیا۔

چنا بخہ حضرت موسی علیہ استلام کے بارسے میں فرمایا گیا ہے:

حضرت صالح على السلام نے اپنی قوم کومخاطب کر کے فر مایا:

أينا قَوْ هِ اَكُانَيْ مُونَ وَ اِبَا وَكُواْكُوهِ اِبَاكُوهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

حضرت یوسف علیدالسلام کے بارسے میں ارشا دفرمایا:

وَ لَهَا بَلَغَ اَ شُكُ لَ اَ كُوبَهِ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

اس غير عمولى علم ودانش سے نبی تلی الله علیه وسلم کو بھی سرفراز فرمایا گیا: قُلُ إِنِی عَلَیٰ جَیتِ کَیْتِ مِلْ جَیتِ کَیْتِ مِتْ نِیْ کَیْ کِیْتِ کِیْتِ کِیْتِ کِیْتِ کِیْتِ کِیْتِ کِیْتِ کِیْتِ کِیْتِ ایک واضح اور روسسن

(الانعام: ٥٤) راستے پر مول "

الإلادلة

معاب لآلز إلم تحف شمامها"

المستخب كالمبنج وهجوا والمرابير

ت يولون برايانه المايك المايات

حره الايشة عمر الذها

(۲۰۱): سجدع) الخيخبتان يتوخانا ोट्टी शिक्ट के जिल्हा है। इस्तुर्वे किंदि के स्वार्थ के स् فلمر مسيدي

ينطق تشنه لوند لو فأفأ (االمه: - لسنما) وألجيكة وغلته كالذناكن مستازل فراق ادهم بخشاج रोर्टि। ये श्रीकारिये

بجيلائه ويناكنان احراب الشارية والمازي المناطب المتعادية -جسقوله كسر كالسائدة عدي كالهب كالمهار كالمعارك المهاري المساء المراجذ وتقلع كريه يندنس علان المسادة لأبير برين المالي المعرفي المالية المعربين المتعار المالية المالية المالية المالية المالية المالية سسقين لهم. جه العرامة المفاف فم المشار في الماري المريدي الماري المريدية وركارد به المرتبية إلى يما المحاراه للأن فراج المبيان بالمرتبي بالمرتبية المارية المارية المارية الم لفي عند الماسيدين المراب المرابع وسيدان الماسي المنابع الماسية المنابع الماسيرين المرابع الماسية المرابع المرا سيتمايزك بالمرايد التاميري ويستان ويستان والمالي المتيازكية ت ينيون أحد رون إلى بالبيري في كانمان في الانكاس المرك المحاسر سلافرة لبالمين للعدوب لتكرك خسائه الحيران لهت سيت ليح متاق ات

ىر كالمينه لانتها بالمارى ويستحب مواجا بزرعه ويع وكالمغا بالمستان والمرابع كِ فَالْعِلْمُ فِي اللَّهِ عِيمَا عَاسَمِهِ عَالَمَةِ عَلَى اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ ا منسارا لحق اللانموني الموادي المرابع المر نوالن ي افسك عة إحرب يحسن لاتان الاسا

بتا سکے۔ اورخدا کی مض کے مطابق سیر توں کی تعمیراورمعانٹر سے کی نشکیل کرسکے اور لوگوں کو اس راہ پر درگا سکے جوانہ میں خدا سے ملاتی اور ڈنیا و آخرت میں انہیں کامیاب کرنی ہے۔

نبى كى عصمت

جس طرح خداابین بی کوغیر ممولی صلاحیت اور قابلیت بخشتا ہے اور اُسے علم و داش او نور و مرایت سے نواز تا اور وحی کے ذر بعد اس می رسنهائی فرما ناہے اسی طرح وہ اجبے نبی کی ہمر و قت نکر انی و صفاطت فرما آہے ۔ ایک طرف وہ نبی کی بیرورش و تربیت کاخاص انتظام فرا آ ہے ۔ دوسری طرف وہ اُسے مرطرح کی گمرا ہمیوں اور خلط کا موں سے مفوظ رکھتا ہے یہی وجہ کہ نبوت ملنے سے پہلے کی زندگی بھی انبیار کی بے داغ ہوتی ہے منصب نبوت پر مامور ہونے کے بعد انبیار کوغیر ممولی دانش و بنیش اور حکمت عطائی جاتی ہے تاکہ وہ راہ راست پر قائم رہ سکیں اور بوگوں کوحی کی طرف دعوت دسے کیس ۔ اقتضائے بشریت سے اگر کبھی انبیار سے کوئی اجتہادی خلطی یا وحی خبی کے لطیف اشاروں کو سیمھنے میں کوئی ہمیوں ہوک ہو بھی جاتی ہے تو فور اُ خدا اس کی اصلاح فرما دیتا ہے ۔

تُصْرِتُ نُوح عِلِما لسَّلَام نے اپنے بیٹے کو پانی میں غرق ہوتے دیکھا تو پکار اُسٹھے کہ خدایا یہ میرابیٹا ہے ( دَبِّ اِنْ اَبْنِیْ مِنْ اَ هُلِیْ ) خدانے اسی وقت یہ حقیقت واضح فر مائی کہ وہ تیرے اہل وعیال میں سے نہیں ہے کیونکہ وہ عمل غیرصالح ہے۔

و جی اللی خود نبی صلّی الله علیه وسلّم کی بھی نگرانِ حالَ رہی ہے اگر کہیں آب (صلّی الله علیہ لم)
سے معمولی سی بھول جوک ہوئی تو فور ًا و جی اللهی نے اُس کی اصلاح کردی ۔ ایک مہم کے موقع
پر نبی صلّی الله علیه وسلم نے ان لوگوں کو مہم پر نرچلنے کی زصت دیدی جنہوں نے آپ سے اس کے
لئے در نواست کی تھی۔ اس برخدا نے ان الفاظ میں متنبۃ کیا :

عَفَا اللهُ عُنُكَ مَ لِسَعَ اللهُ عَنَا اللهُ عُنَاكَ مَ لِسَعَ اللهُ عَنَا اللهُ عَنَى اللهُ عَنَى اللهُ عَلَمَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَل

وه لوگ کھل کرتمبار سائے آجائے جو پیتے نہیں ہیں اور تم جمجو ٹول کو بھی جان لیتے ہجواللہ اور لوم آخر پر ایمان رکھتے ہیں وہ کبھی تم سے اس کی اجازت نہیں مائلیں کے کراپنے مال اور اپنی جانول کے ساتھ جہا دیہ کریں اللہ ان لوگول کو جانتا ہے جو اس کا ڈرر کھتے ہیں "

الْكَاذِبِيْنَ ٥ لاَيَسْتَاذِنُكَ الَّـــزِيْنَ يُورُمِنُونَ إِللَّهِ وَالْيَـوُمِ الْلِحِرِانَ يُّجَاهِدُوْ إِلَمْوَ الِهِمْ وَ اَنْفُسِهِمَهُ وَاللّهُ عَلِيْمُ " إِلْمُتَقِيدِينَ ٥ وَاللّهُ عَلِيْمُ " إِلْمُتَقِيدِينَ ٥ (التوبه: ٣٣-٣٧)

نبی صلّی الله علیه وسلّم کے منہ بو لے بیٹے حضرت زیر کُٹ کا حضرت زیز بیٹے سے نکاح ہوالیکن جب دونوں میں نباہ مشکل ہو گیا تو صرت زیر گئے نے آپ سے کہا میں انہیں طلاق دینا چا ہتا ہوں اس وقت آپ نے حضرت ندید کو ایسا کرنے سے منع فرمایا۔ حالانکہ آپ کو اشارہ مل چکا تھا کؤیڈ گئے للاق دیدیں گے۔ اور صرت زیز بی آپ کی ازواج مطہر ات میں شامل ہوں گی۔ لیکن آپ نے عضرت زید ہے۔ اور صرت زیز بی ہوی کو طلاق ند دو، اللہ سے ڈرو۔ آپ کو خوف تھا کہ لوگ کیچر طبح الیس کے کہ دیکھوا مستفل میں رچا لی۔ اس جھالیس کے کہ دیکھوا مستفل نے اپنے مزبو ہے بیٹے کی مطلقہ بیوی سے شادی رچا لی۔ اس

: واقعه کے سلسلہ میں قرآن میں فرمایا گیا ہے:

(این) یادکروجب تم اُستخص
جس پرالله نے احسان کیا تھا اور تم نے بھی
جس پرالله نے احسان کیا تھا اور تم نے بھی
تھے اپنی بیوی کو اپنے پاس رہنے دوا اسے
طلاق نہ دو) اور اللہ کا ڈررکھو تم اپنے
جی میں وہ بات چھپائے ہوئے تھے جس
کو اللہ کھو لنے والا تھا۔ تم لوگو ل
سے ڈررہے تھے حالا نکہ اللہ
اس کا زیادہ حق رکھا ہے کہ تم اس

وَإِذَلَقُولُ لِلْكَانِي كُنَّ اَنْعَمَالِلُهُ عَلَيْكِ وَانْعَهُتَ عَلَيْكِ اَمُسِلْ عَلَيْكِ اَمُسِلْ عَلَيْكِ ذَوُجَكَ وَاتَّقِ استُهُ وَتُخْفِى فِى لَفُسِلْكَ مَاالله مُنْدِ سِيْكِ وَتُخْفِى النَّاسَ وَالله وَتُحْشَى النَّاسَ وَالله اَحَقِ اَنْ تَخْشُلُهُ

(الاحزاب: ۳۷)

نبى لى الشّعليه وسلّم كى سى بيوى كو ياآك كى كيچە بيولول كو كوئى چيزىتنى جوپ ندىنەتقى -بعض روايتول معملوم موزا ہے كه شهد تھا۔ شهد كى بعض قسميں اپنے ذائقہ اور لوكے لحاظ سے ایسی ہوتی ہیں کہ بعض لوگوں کو وہ بب نہیں ہوسکتیں ۔ نبی تلی اللہ علیہ وسلم شہدیے حد لسند فرماتے تھے لیکن جب آپ کومعلوم مو اکه آپ کی بیو یو اسی سے بعض شہد کو ناکیسند کر تی میں توات ناس خيال كي كانبين تكليف نه موشهد كااستعال نرك كرديا - أس يرالله تعالى في · تسم تُورُ نے کا حکم دیا۔ الله تعالی نے اس کولیستر نہیں کیا کہ ایک حلال اور طیتب چیز کے استعمال سے نبی صلّی اللّه علیه وسلّم اور آپ کے ساتھی بازر میں ۔اس لیے کہ آپ کاطریقة بعد میں آنے والو س کے لیے بمونہ بن سکتا تھا۔ قرآن مجید میں ارشاد ہوا:

" اے نبی بیر کواللہ نے تہار نُحُسَرٌ مر مَا آحَلُ احتُّهُ لِيهِ علال كيابِ اسماين يويول كي رضاجوتی کے لیے کیوں حرام کرتے ہو؟ اورالله نهابت بخشخ والامهريان الله تعالى في تمهار ب ليه تمهارى (خلاف بشرع) قسمول كاكهولنا فرض كرثيا ہے اور اللہ ہی تمہار اکر تادھر تاہے ادروه سب کچه جاننے والا ۱ ور حكمت والاسبعي

يَّا يُّهُا النَّبِيُّ لِسمَ لَكَ تُبْتَئِنِي مَسْرُضَاحَتَ آزُوَاجِكُ وَاللَّهُ غَفُونُ مَ حِيْمُ ٥ قَلُ فَرَضَ اللهُ كَسَيْمُ تَجَلَّةَ أَيْمَا نِكُوْمُ وَاللَّهُ مَوُلْكُمُ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْكُلِكِيْتُ هُ (التحريم: ١-١)

ان چندمِثالول سے بیعقیقت اچھی طرح واضح ہوجاتی ہے ککس طرح اللہ نے اسے نبی برخاص نظر کھی ہے اور ایسے کسی معمولی سی معمولی لغزش بربھی قائم نہیں رہنے دیا کبھی كوني معمولي سي ميك نفزش موني توفورًا اس في اصلاح فرماني ممي -

غیرمعولی بصیرت اورصلاحیت کے علاوہ نبی کوہمیشه خداکی رمنائی بھی حاصل رمتی

ہے۔ بنی کا خداسے ہمیشہ ربط و تعلق فائم رہتا ہے۔ خدا کی وحی ہمیشہ نبی کی طرف متوجتہ رمتی ہے بغدائی طرف سے صرف کتاب ہی کا نزول نہیں ہوتا، بلکہ کتاب کے علاوہ دوسری وخی می قدای طف سے تی آئے . کتنے ہی انبیاء ایسے ہوتے ہیں جن پر کتاب نہیں اُٹری بچفر بھی وہ وحی النی سے مناطب ستھ۔ وحی سے ذریعہ خدانے ان کی رمنانی فرائی۔ اس کی قوم بھی اُن براور اُن کی نعلیات برایان لانے بر مامورتھی حضرت موسی کوتو ربیت اُس وقت عطا ہونی جب فرعون غرق ہوگیا اور بنی اسرائیل کونے کروہ طور کے دامین میں جنگے جب تک وه مصرمین رہے ان برکوئی کتاب نہیں اُتری لیکن اس دوران میں بھی ہروہ خض ان کی تعلیمات اور ان کی پیش کرده با تول پر ایمان لا نے بیر ما مور تھا جس کو انہوں نے ابیٹ مخاطب بنایا تھا۔ قرآن مجید میں ایسے واضح اشارے ملتے ہیں جن سے بتہ چیلتاہے کرکتاب کے علاوہ تھی نبیوں کی رسنمانی کے لئے خدائی طرف سے وجی کا نزول ہوتا تھا حضرت موسلی فرعون کے دِر بارمیں جا د وگروں کے سانیوں سے ڈرجاتے ہیں، خدا کی طرف سے وحی آئی ۔ ع: لا تَعَفَ إِنَّكَ أَنْتُ أَلْا عُلَى "مت دُروتمهارا بى بول بالا بوكا "حضرت موسیٰ خدا کے حکم سے بنی اسرائیل کو لے کرراتوں رات چل بڑتے ہیں۔ دریا پر جہنیے تو وحي آني: إغْرِجْ بِعَصَاكَ ألْبَحُسرَ " ايناعصادريا يرمارو ينظا بربي يدوى وه نہ تھی جوعام مدایت کے لئے کتابی شکل میں نازل ہوتی ہے۔

قرآن کریم سے نابت ہے کہ نبی ستی اللہ علیہ وسلّم بریمی اس طرح کی وجی غیر مناویا و خیفی نازل ہوتی رہتی تھی۔ نبی صلّی اللہ علیہ وسلّم پہلے بیت المقدس کی طرف رُخ کر کے نماز برخصا کرتے تھے۔ بعد میں آب (صلی اللہ علیہ وسلّم ) کو بیت الحرام کو قبلہ بنا نے کا حکم دیا گیا اس حکم میں اس بات کی توثیق فرما کی گئی کہ قبلہ اوّل کو بھی خدا می نے مقرر فرمایا تھا ۔ ارشا د بہوتا ہے :

"جس (قبله) پرتم تھے اُسے توہم نے

وَمَاجَعُلْنَاٱلْقِبُلَةَ ٱلَّـٰرِي

النُنتَ عَلَيْهَا ٓ إِلاَّ لِنَعُلَمَ مَنْ اسى لئے قبار مقرر كيا تھاكہ ہم جاليي يَّتَبَعُ الرَّسُول مِنْنُ يَنْقَلِكُ عَلَى کهکون رسول کااتباع کر ناہے اور كون اُلط يا دّن بعرجا مّاسي (البقره: ۱۲۳۳) قرآن کی ایسی کوئی آیت بیش نہیں کی جاسکتی حس میں بیلے قبلہ کی طُرف رُح کر کے نما ز بر صنے کا حکم دیا گیا ہو۔اس لیے صاف طا ہرہے کہ نبی ستی اللہ علیہ وسلم برقر آن کے علا وہ بھی وحى آتى تھى جس كے ليے آھے كوبہت سے ایسے احكام بھی ملتے تھے جو فرآن میں بیات بیں

حضور صلی الشظیہ وسلم نے ایک بارا بنی کسی بیوی سے رازمیں کوئی بات کہی ۔ انہوں نے اسے دوسرول کو تبادیا چھٹور صلی اللہ علیہ وسلم کو وجی کے ذریعہ اس کی جبر ہوگئی:

وَإِذُ ٱسَرَّالنِّكُ إِلَىٰ لِعُض

آ دُوَا جِهِ حَدِيثًا \* فَكُمَّا

نَبَّأَتُ بِهِ وَ أَظْهَرَهُ اللَّهُ

عَلَيْهِ عَرَّفَ لِعُضَهُ وَ آعُرَضَ

عَنْ بَغْضِ جَ فَلَمَّانَبًّا كُهَا سِلهِ

قَالَتُ مَنْ آنُكِتُ أَكُ

هلذا ط قَالَ نَبَّأُ فِي ٱلْعِلْيُمُ

الْخَبِيُرُ

تجب نبی نے اپنی بیولوں میں سے سے رازمیں ایک بات کہی جب اس بیوی نے اس کی خبر ( دوسرول کو) كردى اورالله نے نبی براس كوظاہر كردياتواس فياس كالجه صد جاديا اور کھے سے درگزر کیا یس جب نبی نے اس بیوی کواس کی جردی تواس نے کہا: آب كوكس نے خردى: نبى نے كہا:

مجھے خبر دی علیم وخبیر (خدا ) نے <sup>یو</sup> (التحريم: ٣)

قرآن میں کہیں کوئی ایسی آیٹ نہیں ہے جس میں نبی کو طلع کیا گیا ہو کتمہاری ہوی نے رازی بات دوسروں سے کہ دی ہے جنگ احد کے دوسرے دن نبی تی الدولا وسلم فے سلم اول کوج كرك كهاكتيس كافرون كابيجيا كرناچا ميئة كهين وه دوباره هم مرجله نكردي واس وقع رضي جبكه سلمان ز نموں سُنجةِ رتھ كفّار كا بيجياكر نے كے ليئة تيار مو گئة . قرآن ساس بات كى تصديق مو فى ہے كەلفاركا يجيا كرنے كاحكم خدا كى طرف سے تھا حالا نكہ قرآ دہيں ہميں ہمي كوئى اُسى آيين ہيں جس ميں سلما نوں كو كافروں كا جھياً كرفك كاحكم ديا كيابو . فرآن كالفاظ ملاحظ مون :

مِكْ الْمَانِيْنِ النَّهِ الْمُعْ الْمَانِيْنِ الْمَانِيْنِ الْمَانِيْنِ الْمَانِيْنِ الْمَانِيْنِ الْمَانِيْن مُعْ الْمَانِيْنِ الْمَانِيْنِ الْمُعَالِّيِنِ الْمُعَالِّيِنِ الْمُعَالِّيِنِ الْمُعَالِّيِنِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعَالِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلْمِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّيْنِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّيْنِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّيْنِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّيْنِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلَّيْنِ الْمُعِلَّيْنِ الْمُعِلْمِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلْمِينِ الْمُعِلْمِينِي الْمُعِلْمِينِ الْمُعِلْمِينِ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِي الْمُع

گرمایشان کامشاه شده کری بریش کرند (۱۰۰۸ کری بردی کار بریش کرد (۱۳ تا ۱۳ کار بازی کار بریش کی گفته

39/26 - 24

: جرائد الألمك الماري براندودا مالا تران على المارية المارية المارية المارية المارية المارية المارية المارية الموادة الموادق الموادة الموادة الموادق الموادق

(11 (JUS))

ەربى ئىردالەتىرىبەر دىمارىلى)" مارىدى ئەلدىدۇ دىماتىقىتەت ئىسارالەلى عِ اللَّهِ مِنَ الْمَلْكَئِكَ فِمُودِ فِينَ بَهِ بَيْ كُنِي ايك مِزار الكَاتَار آفِ اللَّهِ (الانفال: ٩) فرشتون سے تبهاری مدد کرول گا

مسلمانول کی فرباد کا جواب قرآن کی کسی آیت میں نہیں ملنا، اس طرح کی دوسری اور مثالیں کھی بیش کی جاسکتی ہیں جن سے اس بات کی نصد ابن ہوتی ہے کہ قرآن کے علاوہ مھی حضور

صلّى الله عليه وسلّم كے باس وحي آتى تھی۔

قرآن مجید سے اس کی تصدیق بھی ہوتی ہے کہ وحی کی مختلف قسمیں ہیں۔ وحی کی ایک قسم تووہ ہے جس کے ذریعہ فرا ن نازل ہوا۔ فران خدا کے فرشنے کے ذریعہ حضور صلّی اللہ علیہ وسلّم کے قلب مُبارک پر اُنزا ہے <sup>لیے</sup> اس کے علاوہ وحی کی دوخاص قسمیں اور بھی مہیں ۔ ایک براور اس<sup>ت</sup> وحی جسے انقار والہام کہا جاتا ہے۔ دوسر بردے کے بیٹھے سے اس طرح کالم کیا جاناکہر ج کے تیکھے سے آواز اسے کیکن سامنے کوئی دکھائی نہ دے ۔ جیسے طور برجھزت موسی عَسے خدانے کلام فرمایا تھا،ایک درخت سے اِجانک آواز آنی شروع ہوگئی لیکن بولنے والانگا ہُوں سے او جھل تھا یا خواب كے ذریعه بھی خداا بینے بنی كوبدایت دیتا ہے ۔اس كی تائيد بھی قرآن سے ہوتی ہے۔حضور میں اللہ علیہ وسلم نے مدینہ میں خواب دیکھاکہ آب مکہ میں داخل ہوتے ہیں اور کعبہ کا طواف کررہے ہیں۔ آپ کا نواب پورا ہوا، قرآن نے اس کی تصدیق کی کہ پنواب آپ کوخلا نے دکھایا تھا۔ چنا بخدارشاد مہواہے:

"كي شك الله ن البيد رسول لَقَدْصَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّوُ يَابِالْحِنِّ لَتَدُ بُحُنُنَّ ٱلْمُسْجِدَ کوحق سے ساتھ سیجاخواب دکھایا، تم أُلِحَـرَامَ (الفتح: ٢٧) مسجد حرام میں ضرور د اخل ہوگے " معلوم ہو اکه فرآن وحدیث دونوں ہی کی پیروی لازم ہے۔ دونوں خدا کی جانب سے ہیں ۔ حافظ ابن کیٹر کہتے ہیں:

و سُنّت بھی آھے بروجی کے ذریعہ

السُّنةُ ايضًا تُنزَل

ائترى جس طرح كەقرآن نازل موا فرق بس اننا ہے كەقرآن دىمى متلوہ اور سنت وحدیث دىمى غیرمتلو ـ

کسایت لی القران ۔ امام حازمی ناسخ ونسوخ میں فرماتے ہیں:

عليه بالوح كماينزل

بالقران الاانمالايسلي

و حضرت جبریل علیدات لام حدیث بے کرا ترتے تھے اور آنخضرت صلّی اللہ علیہ وسلّم کوسکھاتے تھے ایس رسول اللہ صلّی اللہ علیہ وسلّم کا ہروہ فرمان

رسول الشوسلّى الشُّرِعليه وسلّم كابروه فرمان يا بروه حديث جو باسند ومعتبر بووه بهى تنزيل ميس داخل سع "

بر میں مطبہ جو کبار ِ نابعین میں سے ہیں ' فرماتے ہیں : حضرت حسانؓ بن عظیہ جو کبار ِ نابعین میں سے ہیں '

"جرىل على السلام نبى سلّى الله عليه وسلّم برحديث له كراسى طرح اُترت تصحب طرح قرآن كو له كرآته

(ناسخ صنه) تھے

نبی ستی اللہ علیہ وستم سے جب کوئی مسئلہ دریا فت کیا جا آباتو اگر آپ کومعلوم ہوتا توجو آب دیتے ورنہ وحی کا انتظار فرمانے اور وحی آجانے کے بعد اس کا جو اب دیتے۔ اس کی مثالیں بہت ملتی ہیں۔ امام بخاری شنے تواس سلسلہ میں ایک باب کاعنوان ہی بیر کھاہے:

" یعنی نبی ملی الشرعلیہ وسلم سے جب کوئی بات دریافت کی جاتی جس کے بارے میں کوئی وحی نازل نہوئی ہوتی تو

ىزدىيىنىيان ئىكدات كى پاس وقى جاتى

السنة كان ينزل بهاجبريل عليه السنة كان ينزل بهاجبريل عليه السلام ويعلمها رسول التنزيل ماقال رسول الله صلى الله عليه وسلماذ الكان ذلك باسناد فكت عنه -

باب ما کان النبی صلی الله علیه وسلم سُیستُل مسالمینزل علیه الوی فیقول لا احری اولم یجب هتی پنزل علیه الوی -

ابن سعور کے بین کہ نبی سلی اللہ علیہ وسلم سے رُوح کے متعلق دریا فت کیا گیا تو آہے۔ خاموش رہے یہاں تک کہ آیت نازل ہوتی ۔ (بخاری)

ج کی صالت میں خوسنبولگانے کی مانعت ہے۔ ایک صحابی نے ناوا قفیت کی بنا پر احرام میں خوشبولگالی اور حنیہ بھی پہن لیا۔ انہول نے آب سے لوچھاکد انہیں کیا کرنا چاہیتے۔ آپ کوجواب معلوم نہ تھا۔ آب کے پاس وحی آئی تب آپ نے جواب دیا کہ خوشبو دھو ڈالوا ور چنے کو نسکال دو۔

#### قرآن اورسُنّت

قرآن مجید کا بناسارا زوربیان جس جیز پرصرف ہموتا نظرآتا ہے وہ ایمان وعقائد اور اصولِ دین کی تعلیم ہے ، اخلاق ، عبادات اور معاملات سے متعلق احکام کے نہادہ تر اصول اور اُن کے نبیادی مسائل ہی قرآن میں بیان کئے گئے ہیں۔ ان احکام کی تفصیلات اور فروعی مسائل نبی صلی الشعلیہ وسلم کے ارشادات اور آپ کے عمل سے معلوم ہوتے ہیں۔ نبی نے اپنے ارشادات کے ذریعہ قرآنی احکام کی وضاحت فرائی اور علی نہ ندگی میں انہیں نا فذکیا بہ قانون کو تفصیل شکل دینادر حقیقت آپ کے فرائض مصیمیں داخل تھا ۔ وی میں سے ن

قرآن ميں ہے: اَنْزَلْنَاۤ اِلَيُكَ اللِّهِ كُو لِتُبَيِّنَ للنَّاسِ مَا ثُرِّلُ اَ اِلْنَهِمُ (اَنْحَل: ٣٣)

(اُورائے نبی ا) ہم نے یہ ذکرتیمہاری طرف اس لیے نازل کیا ہے کرتم لوگوں کے لیے

استعلیم کو واضح کر وجو اُن کی طرف نازل کی گئی ہے "

نبی سلّی اللّه علیه وسلّم کا تول وعمل قرآن کے قوانین واحکام سے مختلف کوئی بیز نہیں ہے بلکہ حقیقت میں وہ قرآن ہی کی تشریح اور اسی کا حصّہ ہے ۔ امام شاطبی کے الفاظ میں :

« گویا سُنّت کتابُ الله کے احکام

فكانت السته بمنزلة

ےمعانی سے لیے نفسیرونٹرخ کا درجہ رکھتی ہے <sup>یہ</sup>

" قرآن کی تفسیر اوراس کابیان سُنّت (حدیث) سیمجهاجائے۔اسکی کے مبین خودرسول اللہ صلّی اللہ علیہ وسلّم ہس اوراسی لیے کہا گیا ہے کہ جب کبھی قرآن وحدیث ہیں بظا ہرتعارض واقع ہو توحدیث کومقدم رکھنا وا جب ہے کیونکہ اس آیت (النحل: سم) کی رو سے قرآن مجبل ہے اور حدیث اس کی شرح و تفسیر ہے اور مبین ہمیشہ مجبل نپر مقدم ہوتا ہے یہ التفسيروالشي لعانى احكام الكتاب (الموافقات جسمت) تفسير فتح البيان ميسب:

المسيري البيان بي بي:
وبيان الكتاب يطلب
من السنة والمبين لذا الك المجمل هوالرسول صلى الله عليه عليه وسلم ولهذا قيل متى وقع تعارض بين القران مجمل والحديث وجب تقديم والحديث لان القران مجمل والحديث مبين بدلا له فرد لا الأدية والمبين مقدم على المجمل (ص الت المحمل المحمل (ص الت المحمل المستول المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المحمل المستول المحمل المحمل المحمل المحمل المستول المحمل المح

سیم ہو ہے ہے۔ یہی بات خازن اورمعالم التزبل وغیرہ فرآن کی تفییروں میں نفسرین نے کھی ہے سیوطی کے کھا ہے کہ بعض مقامات پرقرآن کا بیان اننامجمل ہے کہ حدیث کے بغیراس اجالی کم برغمل کرنامشکل ہے۔

امام اوزاعی مخرماتے ہیں:

مین دیاده خرورت میختنی کرستن کوکتاب کی حاجت ہے،

الكتاب احوج الى السنة من السنة من السنة الى الكتاب

حافظ الوعمراس فقرے کی وضاحت فرماتے ہیں:

"يريدانهاتقضعليه وتبين المراد منه»

ان کامطلب یہ ہے کر سُنّت قرآن کی مراد بیان کرتی ہے۔ امام شاطبی نے امام اوزاعی کے الفاظ کی نثرح کرتے ہوئے لکھا ہے:

" قرآن کی عبارت میں مجھی دوبانوں

لأن الكتاب يكون محملا

اورتهي اس سي نياده كااحمال موتاب حدیث ان میں سے ایک کومتعین کردیتی ہے۔ پھروہی قرآن کی مرادتسیم کی جاتی ہے دوسرے اختالات برعمل مہیں کباجاآیا ،

و تم بریسنت کی بیروی لازم ہے کیو کھ وہ فرآن کی مترح اوراس کی تفسیرہے ؟

«رسول السُّصلَّى الشَّرعلية سلّم نے جو فيصاد فرما ياب وه قرآن سيمجه كر فرمايا جِنا نِجالتُّه تعالیٰ کارشادے(اےنبی! ہم ف حق سےساتھ یہ تا ہماری طرف نازل کی ہے ناکداللہ نے جو کچھ ہیں دکھایا ہے اس مَيْنَ النَّاسِ بِمَا آرَاك اللهُ - كمطابق تم توكول كردميان فيصله

لامرين فاكثرفتاتي السنة يتعين احدهما فيرجع السنة ويترك منقتضى الكتباب (الموافقات جسم مين) مافظابن كيثر فرماتين:

علىك مالسنة فَانَّها شارحةللقران وموضحة له امام شافعیؓ فرماتے میں:

كلماحكميه رسول الله صلى الله عليه وسلم فهومما فهمه من القران - قال الله تعالى إِنَّا آنِنزُلْنَا اِلَيْكَ ألكِتَابَ بِالْحَقّ لِتَحْكُمُ

قرآن میں دین کی ساری ہی بنیا دی بانیں آگئ ہیں۔امام حزم ظاہری ؓ فرماتے ہیں: جملہ ففنی مسآس کی اصل فر آن میں موجو دہے ٹسننت صرف اس کا اعلان کرتی ہے جبیساکا للہ تعالی

مَا فَرِي عَلَيْ الْكِتَ الْبِي مَا فَرَ طِنا فِي الْكِتَ الْبِي كَسى (ضروري) (۲: ۳۸) چيزکاذکرباقي نهيں چيوطرا يا

یہاں چند مثالیں بیش کی جاتی ہیں جن سے اس کا بخوبی اندازہ کیا جا سکتا ہے کہ نبی قالمتہ علبه وسلّم نے کس طرح ا بینے قول وعمل سے قرآن کی نشریح فرمائی اور فرآنی احکام کی تفصیلاً اوران برغمل درآ مد کی شکل بتائی او ران کا مشار او مفرم واضح فرما یا ہے۔ قرآن میں حکم دیاگیا کہ نماز کے لیے اُٹھوٹواپنا منھا ورکہنیوں تک ہاتھ دھوؤ یسر پہسے کرواور پاؤں دھوؤ یاان پرمسے کرو (المائدہ: ۴) نبی حتی الشعلیہ وسلم کے ارشادات سے معلوم ہوا کہ دھونے میں کتی کرنا اور ناک صاف کرنا بھی شامل ہے یسر کے مسے کے ساتھ کان کا مسے بھی کرنا چا ہے اُسے ور نہ مسے بھی کرنا چا ہے ہے کہاں بھی مسر ہی کا حصہ ہے۔ پاؤں پرموز سے ہوں تو مسے کیا جاتے ور نہ پاؤں کو دھونا چا ہیئے یساتھ ہی آپ نے یہ بھی واضح فرمایا کہ وضوکن حالات میں ٹوٹے جاتا ہے اورکن حالات میں نہیں ٹوٹے ا

قرآن مجید میں "اقامت صلوة "کاحکم دیا گیا لیکن صلوة سے مراد کیا ہے ؟ اوراسس کی اقامت کے کیامعنی ہوتے ہیں ؟ یہ ساری باتیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے عمل اور آئی سے ارشا دات ہی سے معلوم ہوتی ہیں جضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شنت ہی سے نماز کے اوقات ، نماز کی ہیں تاز باجاعت کا طریقہ اور نماز سے علق دوسری تفصیلات کا علم موتا ہے ۔

جب روزے کے بارے میں یہ آیت ائزی: کھٹی کینک بین کا کھڑا کئید ہے ۔
اُلا بُیک صُون اُلی کے طُلا اُسُود دالقہ ہے اُلی ایک کسفید دھا گاتمہیں کا دھا گے سے صاف الگ دکھا تی دینے گئے ہے دی بن حاتم سنے دودھا گے سفیدا ورسیاہ ایسے پاس رکھ لیے اور جب بک ان میں فرق معلوم نہ ہوا کھا نے بیتے رہے جبح کو حضور آئی اللہ علیہ وستم کی خدمت میں عرض کیا کہ میں نے رات کو دوسیاہ وسفید دھا گے اپنے تکید کے نیسے مرکھ لیے تھے۔ آب نے عدی کی بات سُن کر نہستے ہوتے فرمایا: تمہار آلکیہ بڑا لمبا چو اُرا ہے جس میں رات اور دن دونوں سماجاتے میں ، اس سے نورات کی سیا ہی اور دن کی روشنی مراد ہے میں رات اور دن دونوں سماجاتے میں ، اس سے نورات کی سیا ہی اور دن کی روشنی مراد ہے اس کے بعد مزید توضیح کے لئے مِن الْمُفَح شید کا مُکھڑا بھی نازل ہو گیا۔

قرآن میں جی فرضیت کا عام حکم توملتا ہے (آل عمران: ۹۷) لیکن قرآن نے آس کی صاحت نہیں کی کہ سلمان پر عمر میں صرف ایک باریج کرنا فرض ہے یا اُسے ہرسال جی کرنا ہوگا۔ نبی صلی الشرعلیہ وسلم کے ارشا دسے معلوم ہوا کہ اگر کوئی عمر میں ایک باریج کر لے تووہ فریضہ تیج سے سبکدوش ہوجائے گا۔ قرآن میں سونے چاندی کے جمح کرنے پرسخت وعید فرمائی گئی ہے (التوبہ: ۱۳۳۷) وعید کے عموم میں اس کی گئی الشرایک بیستری اپنے پاس کے عموم میں اس کی گئی الشرایک بیستری اپنے پاس رکھ سکے یاکوئی عورت ممولی زیور بھی اپنے پاس رکھ لیکن نبی صلّی الشراید وسلّم نے واضح فرمایا کرسونے چاندی کرسونے چاندی کرسونے چاندی مصدی زکوۃ اداکرد سے توقر آن کی وعید اس برصادی نہیں رکھنے والاستخص اگر ڈھائی فی صدی زکوۃ اداکرد سے توقر آن کی وعید اس برصادی نہیں کہ سے گئی۔

قرآن میں کھانے پینے کی چیزوں میں بعض چیزوں کو حرام اور بعض کے حسلال ہونے کی صراحت کر کے باقی چیزوں کے بار سے میں ایک عام ہدایت فرمادی ہے کہ تمہار سے لیے پاک چیزیں حلال اور نا پاک چیزیں حرام کی گئی ہیں (المائدہ: مم) کون سی چیزیں پاک ہیں جنہیں ہے اسکتے ہیں اور کون سی چیزیں نا پاک ہیں جنہیں کھا نا چیزیں پاک ہیں جنہیں ہے ان سب کی تفصیلات ہمیں نبی صلی الشعلیہ وسلم کے قول وعمل ہمارے لیے حلال نہیں ،

قرآن میں درانت کا قانون بیان کرتے ہوئے فرمایا گیاہے کہ بیت کی اگر زینہ اولا د
کوئی نہ ہوا ور ایک لڑی ہوتو وہ نصف ترکہ کی حقدار ہوگی اور اگر دلوسے زیادہ لڑکہاں
ہوں تو انہیں ترکہ کا دو تہائی حقد ملے گا۔ (النساء: ۱۱) اس حکم میں یہ بات و اضح
نہ تھی کہ اگر داولڑ کیاں ہوں تو انہیں کتنا حقہ ملے گا۔ نبی حلی الشرعلیہ وسلم نے وضاحت
فرمائی کہ دلولڑ کیوں کا حقہ بھی اتنا ہی ہے جتنا دلوسے زیا دہ لڑکیوں کے لیے مقر تر
کمائی ہے۔

کیا لیا ہے۔ قرآن میں درمینوں کو بیک وقت نکاح میں جمع کرنے سے نبع فرمایا گیا ہے النسار، اس حکم سے درحقیقت محبت کے اس تعلق کی حفاظت مقصود ہے جو دو مہنوں کے درمیان فطری طور پر پایاجا نا ہے۔ نبی سلی اللہ علیہ وسلم نے بتا یا کہ مجو بھی ، بھیتبی اور خالہ بھائمی کو جمع کر نامجی اسی حکم میں داخل ہے۔ ممانعت کی علت جو و ہاں پائی جاتی ہے وہ یہاں مجھی پائی جاتی ہے۔ اس لئے آپ د صلی اللہ علیہ وسلم ) نے مجبوبھی اور مجتبی اور خالہ اور مجانجی

کوبھی نکاح میں جمع کرنے کی مما نعت فرمادی ۔

قرآن میں صرف شراب (خمر) کی حرمت بیان کی گئے ہے جرمت کی علّت شراب کا نشرا ورہونا ہے۔ اس لیے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بتایا کہ ہرنشہ آور چیز حرام ہے لیک نشہ اور ہونا ہے۔ اس لیے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بتایا کہ ہرنشہ آور چیز حرام ہوتا۔ یہاں سوال یہ بیدا بعض چیز بین ایسی ہوتا۔ یہاں سوال یہ بیدا ہونا تھا کہ ایسی چیزوں کا تھوڑی مقدار میں بینا کیسا ہے ؟ حدیث میں وضاحت کردی گئی: مااسکرکٹ یوئی فقلیله حرام می جو چیز بین زیادہ مقدار میں ہونے پر فشہ لائیں ان کی تھوڑی مقدار میں حرام ہے یہ فشہ لائیں ان کی تھوڑی مقدار میں حرام ہے یہ

قرآن میں حرمتِ رضاعت میں صرف ماں اور بہن کا تذکرہ کیا گیا ہے (النساء: ۲۳) حضوصتی الشرعلیہ وستہ نے ماں بہن کے ساتھ لبض دوسر سے رشتوں کو بھی سنریک فرمایا ہے جس کسی عورت کا بھی کسی نے دودھ پیا ہے وہ ماں کے مثل ہے اور اس کا شوہر باپ کے مثل قرار پائے گا۔ اس رشتہ سے بھی وہ سبھی رشتے اس کے لیے حرام قرار پائیں گے جو ماں بایے کے رہتے سے حرام قرار پاتے ہیں ۔ بایہ کے رہتے سے حرام قرار پاتے ہیں ۔

قرآن میں چوری کی سزا ہاتھ کا قمنا بتایا گیاہے۔لیکن ینہیں بتایا گیا کہ بیسنرا کتنے مال کی جوری کرنے دی جائے گی۔اسی طرح قرآن میں اس کی وضاحت بھی نہیں کی گئی کہ چورکا کتن ہاتھ کا طابعائے گا۔ بیساری تفصیلات ہمیں سنت ہی سے معلوم ہوتی میں

بي سے قرآن ميں ارشاد ہواہے: وَالْمُطَلَقْتُ يَلَرَبَّصُنَ عِالْفُسِهِيَّ تَلَاثُهُ وَوْءً " مُطلَّقة عورتين تين قروء تک انتظار کريں البقرہ: ۲۲۸) لفظ "قروء " سے طہراور حيض دونوں مرا دلئے جاسكتے ہيں۔ سُنت نے اس کو واضح کر دیا کہ بیہاں حیض مرادہ: چنا بچہ عدریث میں ہے: "طلاق الامة ثنتان وعد تھا حیضتان"

اس سے واضح ہواکہ قروء ، سے مرادحیض ہے نہ کہ طہرور نہ فرمایا جا آ اکہ لونڈی

کی عدّت دوطہرہے۔

جب په ټيت نا زل موني :

جُولوگ ایمان لائے اور اپنے ایمان کو إِيْمَانَهُمُ دِبُطُلُمِ أُولَنَعِكُ يَظِمِ عَسَاتِهُ عَلَيْهِ اللَّهِ الْوَلْمَ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُ کے لئے امن ہے اور وہی مدایت باب

ٱلَّذِيْنَ الْمَنْوُا وَلَمْيِلْبِسُوْآ كَهُمُ الْأَمْنُ وَهُـُمْتُهُ الْأَمْنُ وَهُـُمْتُهُ الْأَوْنَ

صحابة كرام كي كرام كي منبي الترعليه وسلم في خدمت مين ببني كرع ض كياكه يارسول التدار ہمیں کون ہے میں سے ایمان لانے کے بعد کوئی ظلم یا معصیت کا فعل سرز دنہ ہوا ہو — آب نے فرمایا: بہان طلم معمراد نشرک ہے جیساکہ دوسری آبیت میں نشرک کو طلم سے ہتی تعبیر کیا ہے: إِنَّ الشِّرْكَ لَنظُلُ مُرْعَظِيمٌ (لقان:١١) بلات بيشرك براظلم ب. (بخاري وسلم) يتبواب سن كرصحابة كرام رضوان التأتعالي عليهم اجمعين كانردّ دجاتا ربإ اوران كي كمجرا بهث دُورَ بوگی ۔ ایک مزنین صلی الشعلیہ وسلم نے فرمایا کہ قیامت کے روز جس سے حساب لیا گیاسمجہ لووہ ملاک موا بضرت عائشة في عرض كيا: يارسول الله الأران مين توار شاد مواسم:

بِيَمِيْنِهِ فَسَوْفَ يُحُاسَبُ دَامَي مِاتِمِي دِياليا اس سے آسان

حِسَابًا لِتَسِيْرًا ٥ (الانشقاق: ١-٨) حساب لياجات كاك

نبی صلّی اللّه علیه وسلّم نے فرمایا که "حساب بیسیر" کے معنیٰ توعرض (ببیش کرنے ) کے میں بعنی اعمالنا <sup>ہم</sup> اس کے سامنے رکھ کرصرف جنلادیا جائے گاکہ تونے فلاں فلاں عمل کیا ہے مگراس پر بازبرس نہوگ ۔ اگرکسی سے بہوال کرایا گیاکہ بیکام کیول کیا توبے شک اس کی خیر نہیں ۔ (بخاری وسلم)

ان مثالوں سے یہ بات واضح موتی ہے کرسنت ( نبی متی الله علیه وسلم کارشاد وعل حقیقت مِن قرآن احكام كَ تفسيل عدايت وَ أَنْزُلْنَا إِلَيْكَ الْمِدِّ كُولِتُكُ لِلتَّاسِ مَا نُزِّلُ إِلَيْهِ مُ وَلَعَلَهُ مُ مَيَّفَكُ وَفِي ٥ (النمل: ٢٨) مُ اوراً عُنِي! مِنْ يِهِ ذكرتمهارى طرف اس ليے نازل كيا ہے كەتم لوگول كے لئے اس تعليم كو واضح كرو جوان كى طرف

نازل کی گئی ہے "سے صاف ظاہر ہے کر حدیث وسُنّت کی جیثیت ذکریعنی قرآن کی تفسیر یا بیآن کی ہے۔ بیان کی بہت سی قسیس ممکن ہیں ۔ ہر لحاظ سے حدیث وسُنت کو قرآن کا بیان ہی کہیں گے۔ یہاں بیان کی چند قسموں کی طرف اجالی اشار سے پر اکتفاکرتے ہیں۔

یہ عن بیں ہوئی۔ بلیانِ افصیل: آیت کے کسی اجمال کو حدیث صاف طور برکھول دیتی ہوتو اسے بیانِ نفصیل کہیں گے۔ بلیان ناکید: آیت اور حدیث کامضمون ایک ہی ہو، حدیث سے آیت کی صرف نائید و تثنیہ ت

ہوتی ہو۔

۳ بیانِ عیین : آیت میں مختلف احمالات تھے ۔ حدیث سے کوئی ایک احمال تعیین ہوتا ہو۔ بیانِ تقریر : حدیث آیت کے کسی ایہام کو مشخص کرتی ہو۔

بق و العاق : كسى آيت كے جھوڑے موتے ضمون كے ساتھ مل كر حديث اسے إوراكر في اورائے

وسعت دىتى ہو۔

بیان خصیص: آین کاحکم بنظا مرعام تھالیکن حدیث اسے خاص فرد کے ساتھ مخصوص کرتی ہو۔ بیکان توجیہ: آیت کے حکم کی وجہ حدیث ظاہر کرر رہی ہو۔

. بیمان تعلیل: ایت سے حکم کی علّت حدیث سے واضح ہوتی ہو۔

بقانِ مَا شِر ؛ آیت کے آثار و نواص کو حدیث بیان کرتی ہو۔

بنان تحدید: کسی آیت سے حکم کی حدود حدیث سے واضح ہوتی ہو۔ النان متثیل: آیت کے کسی کلیہ کا کوئی جزئیہ حدیث نے بیان کیا ہو۔

بیانِ تفریع: آیت کے سیاہ کی سے حدیث کوئی جزئیہ مستنبط کر کے بیش کرتی ہو۔ سیانِ تفریع: آیت کے کسی اصول کلی سے حدیث کوئی جزئیہ مستنبط کر کے بیش کرتی ہو۔

ای و برای در بین کسی شتر کرملت کی بنا پر آیت کے کسی جزئیہ کے مشا بہ کوئی جزئیہ پیپیشس بیانِ قیاس: حدیث کسی شتر کرملت کی بنا پر آیت کے کسی جزئیہ کے مشا بہ کوئی جزئیہ پیپیشس کرتی مو

> بیان انتخاج: آیت کے کسی جزئیہ سے حدیث نے کوئی کلیدا خذکر کے بیش کیا ہو۔ میان میں کا مصرف کی میں اور اس کی میں اس کی میں کا میں

فرآن وحدیث سے پہال ہرایک کی مثالیں پیش کی جاسکتی ہیں ۔لیکن طوالت سے نوف سے یہاں بس اسی پراکتفاکیا جا تاہے۔

ئنتب كااتباع

نی ملی الله علیه وسلم کے ارشادات اور آپ کے طریقہ کی بیروی ہم پر لازم ہے ۔ آپ کی رسالت کسی خاص زمانہ تک محدود نہیں ہے۔ آپ پنی بعثت سے معے کر قیامت مک سارے انسانوں سے رسول ہیں۔

(اےنبی!)ہم نے آپ کوسارے انسانوں کے لئے خوشخر ی دینے والا اور درانے والا بناکر بھیجاہے۔لیکن اکنزلوگ جانتے نہیں ہیں یہ

(کهو)" يه قرآن ميري طرف وحي کيا گي<del>ا ؟</del> تاکرمیں اس کے ذرای متنبتہ کروں تمہیں اور جس کوبھی یہ بہنچے "

أور(امعمر!)مم نے آپکوسارے عالم كے لئے رحمت بى بناكر بھيجا ہے " آپ کی رسالت صرف آپ د صلی الترعلیه وسلم ، کے اپنے ہی زمانے کے لیے فاتھی ۔

قیامت تک حکم خدا کی اطاعت کے ساتھ آپ کے حکم کی اطاعت بھی اہلِ ایمان کا وّلین فرض

واطاعت كروالتركي اوراطاعت كرورسول كي اوران لوگوں كي جوتم ميں سے اولی الامر ہوں بھراگرتمہارے درمیان کسی چیز میں نزاع ہو تو اس کو *کھیر<sup>و</sup>*  وَمَآ اَرُسَلُنٰكَ إِلاَّ كَآ فَتُحَ لِلنَّاسِ لِمَشِيْرٌ الرَّاحَ لَهُ يُرًّا وَّ لَكِنَّ ٱكُثْرَ النَّاسِ لِآيَعُلُوْ (سیا: ۲۸)

ایک دوسری جگدارشادہے: وَا وُرِي إِنَّ هَٰذَالُالْقُوالُ لِهُ نُنَا ذَكُمُ يِهِ وَصَنَ كِلَعَ كَا ( الانعام: 19)

ایک دوسری جگه فرمایا گیاہے: وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلاَّ كَحْمَةً كِلْعُلْمِينَ ٥ (الانبيار:١٠١)

ہے۔ قرآن کا پدارشاد قیامت تک کے لئے ہے: آطِيْعُوااللهُ وَٱطِيعُوالرَّسُو

وَأُولِي الْرَصْرِمِنْ كُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُ مُرِفِيْ شَيْعً فَرُدُّ ولا إلى استه

وَ الرَّمَّوُلِ - (النسام:۵۹) فدااور رسول كي طرف يه اولی الامر داحکام دیں گے۔ ان کی اطاعت بھی مسلمانوں برکازم ہے۔ بشرط یہ ہے كه وه خداا ورسول كے احكام كے خلاف نہوں بلكه وه ان سے اصولي مطالبقت ر كھتے ہوں ۔ اختلاف كى صورت مين ميشدالله ورسول كى طرف رجوع كرنا جاجية مسلمانول برصرف قرآن يرعل كرنابي كانى نهيں ہے شِنت كى بيروى مى أن برلازم بے يہى وجب كحفوصتى الله عليه وستم فرمات ميں: صَلُّوا كُمَّارَا أَيْتُسُونِي ۗ "تم جس طرح مجھے عاز پڑھتے دیکھتے أُصَبِينَ -

جة الوداع كموقع برآب نے فرمايا:

خُن واعَنِي مَنَاسِكَكُمُ لَعِلَىٰ لِهُ أَرَاكُمُ بَعْنَ عَامِیٰ هٰذَا

حضورصتی الترعلیه وسلم کاارشاد ہے:

فَهَنُ رَغِبَ عَنْ السُّنَّتِي فَلِيسً مِینی ۔ (عن انس نے بخاری ومسلم)

حضورصلی الله علیه وسلم کی یه وضیتت ہے:

تَرَكْتُ فِيْكُمُ أَمْرَيْنِ لَنُ تَضِلُوا مَا تَدَسُكُتُ مُ

بِهِ مَا كِتَابُ اللهِ وَسُنَّدُّ

رَسُوُ لِالتَّهِ-

نبی صلّی اللّٰہ علیہ وسکم کے بعدکسی دوسرہے نبی کی بعثت کاامکان بھی نہیں ہے اس لیے

كەنبۇت كاسلسلە آپ ( صلّى اللّەعلىدوسلّم) پرختم فرما يا گيا :

مَا كَانَ مُحَلَّدُ 'أَبَا آحَدِمْنُ تِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولُ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ ﴿ وَكَانَ اللَّهُ

مواسی طرح نمازا داکروی

" لوگو! تم منا سكِ حج مجھ سے سيکھ *لو* شايد مي تهديراس سال كے بعد نه دکھيول "

" جس کسی نے میری سنت سے اعراض كيااس كامجھ سے كوئى تعلق نہيں "

"میں نے تمہارے درمیان ڈوچیز چھوٹری ہیں جب کے تم انہیں ضبوطی سے پکردے رمو کے ہرگز گراہ نہ ہو گے: اللہ کی کتا ا ورسُنت سول النَّرُ وصلَّى السُّعلية سمَّ،

محدد صلّی اللّه علیه وسلّم ، تمها رے مردول میں سے کسی کے باپنہیں۔ لیکن وہ اللہ کے رسول اور نبیوں کے ضاتم ہن بِكُلِّ شَيِّئُ عُلِيهُما ٥ (سلسلهٔ نبوت ان پرختم ب) اورالله (الاحزاب: ٢٨) مرچيز كاعلم ركه قائم يو

خو دحضور صلّى النّه عليه وستم كے ارشا دات سے بھى يہى معلّوم ہوتا ہے كه نبوّت كاسلسله آپ کی ذات برختم کر دیا گیا ہے لیے اب قیامت تک آپ ہی کی پیروی ہیں انسانوں کی فلاح اور بنجات ہے۔ آپ کے ذریعہ خدانے اپنے دین کی تکیل فرما دی ہے یہ اور اس کی ڈائی حفاظت کا وعدہ فرمایا ہے میں کتاب اللہ کے ساتھ سُنت رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم کی مروی مسلمانوں کے لیے لازم اور ضروری ہے۔ یہ ایک ایسی تفق علیہ بات ہے جس سے اختلاف نہیں کیا جاسکتا۔ صحابۂ کرام ن، ائمۂ اُٹت اور اکا بردین نے قرآن کے ساتھ سُنّت کی پیروی کو ا پ ایس ایستی ایست سے بے پروائی اور شقت کا انکار اس طریقہ کے بالکل خلاف ہے جس برصور صلى الشرعليه وسلم إمل ايمان كو چيوڙ كئے تھے صحابة كرام كاطريقَه يه تھاكرانهيں مرموقع بر حضور صلى الترعليه وسلم ي سُنّت كي تلاش موتى تهي حضرت الوبكرصديق شكيسا مني كوني معامله آتا تو وه پیلےاس کا حکم کتاب الله اور سنت رسول بی بی الاش کرنے تھے سی معاملیں وہ اجتماد سے سی وقت كم يق جب كتاب السّراويرمّت رسول من كون حكم نهات يه حضرت الويرصديق في بيط بي طبي في مايا ها أَطِيْعُو فِي مَا أَطَعْتُ مُرَّواطاعت كروجت كس الله

لیکن اگرمیس الله اوراس سے رسول کی نا فرمانی اختیار کروں تومیری کوئی اط<sup>ات</sup> تم برنہیں ہے!

الله وَرَسُو لَك فان اوراس كريول كى اطاعت كرما بول-عصيتُ اللهُ ورسولَم فسلاطاعسة لئ علىكمہ

ایک عورت ا پینے پوتے کی میراث کامطالبہ کرتی ہے جس کی مال مرحکی تھی حضرت الومرالية فرماتے ہیں:

اے ملاحظ ہوکتاب کلام نبوت کے باب رسالت برایان کا ذیلی عنوان تختم نبوت "سے ملاحظ موسور اللائد؟ سے سور قالج: ۹ سمه اعلام الموقعين ج اص س ۵-

"كتابُ الله مي كوئي حكم نهيرجس كى روسے تھے حق پہنچتا ہوا ورسُّنت ِ رسول الله كارُوسة تبراكو تى حق مجه معلوم نہیں لہٰذا داس وقت ، والیس جا، تاآنکہ میں لوگول سے دریا فت کرول 4

مالك في كتاب الله شيئ وماعلست لك في سُنة رسول الله شييكا ف ارجعی حتی اسباک الناس\_

اس کے بعد انہوں نے لوگول سے لیو چھا تو حضرت مغیرہ بن شعبہ اور محد بن مسلمہ نے کھڑے ہوکرشہا دت دی کمان کی موجو دگی میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے دادی کو چھٹا حصت ر ( یعن حصّہ مادری ) دلوا باہے ۔اس کے بورحضرت الوبکرے نے اس کے مطالق اس عورت کو

جيشا حصة دلايابه (موطا بخاري مسلم)

حضرت ابو مكررض التدعنه نے اپنی صاجزا دی حضرت عائشہ ہ كو كچھ مال دینے كوكہا تھا ليكن ان کویا دنہیں رماکہ انہوں نے بیمال حضرت عائشہ کو دیا یانہیں۔ وفات کے دقت انہول نے حضرت عائشہ سے کہاکہ اگرتم نے وہ مال کے لیا ہے تب تووہ تمہارے پاس رہے گادوہ تمبین مبه موچیکا ) میکن اگرامی مک تم نے اس کواپنے قبضہ میں نہیں لیا ہے تواب وہ میرے تمام ور ثنامیں تقسیم ہوگا۔ یہ بات انہوں نے اس لیے کہی کہ اُگرمال اسمی تک فیضہ میں نہیں لیا گیا ہے تواں صورت میں اس کی چننیت محض وصیت کی رمنی سے اور صدیث میں ہے: لاو صبیت لوارث ، جس کی رو سےمیتت کے ترکمیں کسی وارث کے لیے وصیتت کانفا ذنہیں ہوسکتا تھا۔

حضرت صديق سنما نعين زكوة كيخلاف جهاد كافيصله فرماتي مبي رحضرت عرص كواس فيصله كى صحت ميں تامل ہوتا ہے ۔ وہ كہتے ہيں كەتپ ان سے كس طرح جنگ كريں گے جبكہ رسول اللہ صلّى السُّعليه وسلّم نع فرما يا ہے كه مجھے حكم ديا گيا ہے كميں لوگوں سے اس وقت مك جنگ كرول تاآئدوہ لا إلى إلا الله الله كومائيں،جدوه اس كے قائل بوجائيں گے تووہ مجھسے اچینے مال اپنی جان کو بچالیں گے مگر حق کے ساتھ اوران کا حساب اللہ کے ذمتہ حضرت ابو بكرشنے كہا:

"خدائی قسم میں ان سے ضرور لڑو وگا جونی از اورز کو ق کے درمیان فرق کرتے ہیں' زکو قال کا حق ہے دجس طرح نماز نفس کا حق ہے ) خدائی قسم اگروہ اونٹ باندھنے کی رستی بھی روک لیس گے جو وہ رسول اللہ صلی الشعلیہ وسلم کے زمانے میں دیتے تھے تومیں اُن سے جنگ کروں گائی'

وَاللهُ لَا قَاتِلَنَّ مَنُ فَرَّقَ بَيْنَ الصَّلْوَةِ وَالزَّكُوةِ فَإِنَّ الزَّكُوةَ مَنْ الْمَالِ وَاللهِ وَمُنَعُونُ فِي عِقَالاً كَانُوا يُؤَدُّ وُنَكُ اللَّ وَسُولِ استُهِ صَلّى الله عُكَيْهِ وَسَسَتَهُ لَقَا تَلْتُهُ مُم عَلَى مَنْ عِسهِ مَا لَقَا تَلْتُهُ مُم عَلَى مَنْ عِسه مِه رَايَ ومسلم)

حضرت عرش کا مسلک اورطریق بھی وہی نصابو حضرت صدیق اکرش کا تھا۔ مجوس کا ملک اسلامی مقبوضات میں شامل ہوا تو حضرت عرش کو نر دّ دم ہوا کہ مجوس سے جزید لیا جائے۔ قرآن مجد میں سے جزید لیا جائے۔ قرآن مجد میں صرف اہل کتاب سے جزید لینے کا ذکر ہے اور فرآن کی زبان میں اہل کتاب سے جزید لینے کا ذکر ہے اور فرآن کی زبان میں اہل کتاب سے مراد میہود اور نصاری ہیں حضرت عبد الرحمٰن بن عوف نے نے اس بات کی شہادت دی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے تجرکے مجوس سے جزید لیا ہے۔ اس شہادت کے بعد حضرت عرض کو ان سے جزید لینے میں کو تی تا مل نہ ہوا۔

تحضرت عمرض کے بارسے میں کتاب اللہ میں کوئی حکم نہ ہو تواس کا فیصلہ اس حکم کے مطابق سامنے آئے جس کے بارسے میں کتاب اللہ میں کوئی حکم نہ ہو تواس کا فیصلہ اس حکم کے مطابق کریں جو انہیں اس کے بارسے میں سُنت رسول میں ملتا ہو۔ اور اگر کوئی ایسا معاملہ ہو کہ اس میں کتاب اللہ اور سُنت رسول دو نول خاموش ہیں تو بھروہ اس قانون کی بیروی کریں، جس براجاع ہو جبکا ہو اور اگر اس کے متعلق کوئی اجماعی فیصلہ بھی نہ ہو ا ہو تو بھر اجتہاد سے کام لینے کا اختیارہ یا بھوا ننظار کریں کہ اس معاملے میں کوئی اجماعی فیصلہ ہوجائے صفرت عمرضی اللہ عذب نے انہیں یہ بھی لکھا ہے کہ میرے نزدیک انتظار کرناز یا دہ بہتر ہے حضرت عمرضی اللہ عذب نے انہیں یہ بھی لکھا ہے کہ میرے نزدیک انتظار کرناز یا دہ بہتر ہے مضرت عمرضی اللہ عذب نے انہیں یہ بھی لکھا ہے کہ میرے نزدیک انتظار کرناز یا دہ بہتر ہے مضرت عمرضی اللہ عذب نے انہیں یہ بھی لکھا ہے کہ میرے نزدیک انتظار کرناز یا دہ بہتر ہے مضرت عمرضی اللہ عنہ نے انہیں یہ بھی لکھا ہے کہ میرے نوی کو وراثت نہ ملنی چا ہے لیکن جب

انہیں یہوایت بینمی کہ آنحضرت کی اللہ علیہ وسلم نے دِیک ِزوج سے دراثت دلائی ہے تو انہوں نے اپنے انہوں نے انہوں نے انہوں نے انہوں نے انہوں کے انہوں کی انہوں کے انہوں کے

ایک بارحفرت عرضے یہ اعلان کیا کہ سی تخص نے آنحضرت صلّی الشعلیہ وسلّم سے اس کے بارے میں کچوشنا ہے کہ اگر حمل کے میں کسی عورت کا عمل ساقط ہوجائے تو اس کی دیت کیا ہے ؟ حمل بن مالک نے کھڑے ہوکر کہا کہ ایک مرتبہ دوعور تو ل میں الوائی ہوگئی۔ ایک عورت نے دوس کا عمل ساقط ہوگئی۔ ایک عورت نے دوس کا عمل ساقط ہوگئیا۔ حضور صلّی الشعلیہ وسلّم کے سامنے مقدمہ آیا تو آپ نے اس پر پانچ سو درہم بطور دِیّت لازم کیا۔ بیسُن کر حضرت عمر شنے کہا کہ اگر ہم یہ حدیث نہ سُنے اور اپنی رائے سے فیصلہ کرتے تو شاید اس کے خلاف فیصلہ کرجاتے۔

عبدالله بن عرض کابیان ہے کہ میں نے حضرت عمرض کو دیکھا کہ وہ حجر اسود کو بوسہ دیتے تھے اور فرماتے تھے کہ اگر میں نے آنحضرت صلّی اللہ علیہ وسلّم کو تجھے بوسہ دیتا۔ ( بخاری ) تومیں ہرگز بوسہ نہ دیتا۔ ( بخاری )

حضرت عمرضی الشونہ کے بورحضرت عثمان رضی الشوعۂ خلیفہ ہوئے ، بیعت کے بعدانہوں نے علی الاعلان فرما یا کہ وہ کتا جا الشداور سُنت رسول الشدم کے پابند ہوں گے اور اسیسے پیش روضلفا ہے ان فیصلول اور طریقوں کی بیروی کریں گے جومسلمانوں کے اتفاق اور اجماع سے طے ہوچکے ہوں گے اور خودان کے نہ مانے میں جو اُموراہل خیر کے اتفاق واجماع سے طے ہوں گے ان برعمل در آمدکریں گے لیے

حضرت علی رضی الله عند نے بھی خلیفہ ہونے کے بعدا ہل مصر کو جوسر کاری فرمان حضرت فلیس بن سعد بن عبادہ کے ہاتھ روانہ کیا تھا اس میں لکھا تھا کہ ہم بریم ہارایہ حق ہے کہ اللہ عرب وہ حق قائم کریں عرب اور تم بدوہ حق قائم کریں جو کتاب و سنت کے لیے اظ سے حق ہوا وررسولِ خدائی سُنّت کو جاری کریں اور تمہاری جو کتاب و سُنّت کے الحاسے حق ہوا وررسولِ خدائی سُنّت کو جاری کریں اور تمہاری

بے خبری کی حالت میں بھی تمہاری خبرخوا ہی کرتے رہیں ۔

خلفائے راشدین کے علاوہ دیگر صحابہ بھی کتاب وشنت کو آخری سند اور حرف آخر شہتے تھے، وہ اپنے کو شقت رسول صلّی اللہ علیہ وسلّم کے خلاف فیصلہ کرنے کا مجاز ہر گرنہیں ہجھے تھے رُومی حکومت اور حضرت امیر معاویہ کے درمیان ایک معاہرہ کے تحت ایک خاص مدت تاکہ بنگ بندتھی یجب وہ مدّت ختم ہونے کے قریب ہوئی توحضرت معاویہ نے نشکر کے ساتھ دیمن کی جانب کو چے کر دیا۔ انہوں نے سوچا کر معاہدہ کی جو تدت ہے اس کے اندر حملہ نہیں کریں گے۔ لیکن مدّت ختم ہوتے ہی اجانک یکبار گی حلہ کر دیں گے۔ ایک دن انہیں دور سے ایک سوار آتا دکھائی دیا جو بلند آواز سے کہدر ہا تھا اللہ اکبر اللہ اکبر اللہ اکب رعبد کو پوراکر نا ہے توڑنا نہیں ہے۔ وہ سوار عمرو بن عبسہ تھے۔ حضت معاویہ نے کہا کہ کو پوراکر نا ہے آوٹر نا نہیں ہے۔ وہ سوار عمرو اللہ صلّی اللہ علیہ وسلّم کو فرماتے شنا ہے کہ کیا بات ہے ؟ انہوں نے کہا : میں نے رسول اللہ صلّی اللہ علیہ وسلّم کو فرماتے شنا ہے کہ جس شخص کا کسی قوم سے کوئی معاہدہ ہو تواس عہد میں کوئی ردّ و بدل نہ کرے۔ بعب تک کہ حسن تھے والیس ہو گئے۔ (معاہدہ کی) ، ترت نہ گر رجائے یا اس قوم کو مطلع نہ کر دے حضرت معاویہ نے یہ نے کہا تو نہیں نوج کے ساتھ والیس ہو گئے۔

ب حضرت عمر ﴿ فَي شَهِادَت كے بعد حضرت عبد الرحمٰن بن عوف اور ديگر صحابة من خصرت عثمانًا ﴿ كُوخِلِيفَهُ مَا تَعْمَالُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

نبایعه علی کتاب الله اسله "بهم آپ کے ہاتھ پراس شرط پر وسنت د سسو لیه بیت کرتے ہیں کہ آپ کا باللہ اور شنت وسنت المخلید قلم اور دونوں سابق خلفاء کے طریقہ پڑس کریں گئ

حضرت ابن عرض مخابرہ (مزارعت کی ایک صورت) کیا کرتے تھے۔جب رآفع بن خدیج کی اس باب میں ممانعت کی روایت انہیں پینچی توانہوں نے مخابرہ کر نا چھوٹر دیا۔اسی طرح حضرت زیبرخ الصنہ کے لیے بھی طواف صدر کرنا واجب سمجھنے تیجے لیکن جب حضرت ابن عبال نے بیان کیا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے طواف صدر ترک کرنے کی اجازت دی ہے توانہوں

نے ایسے قول سے رجوع کرلیا۔

عبدالله بن عرضے پوچھاگیا کہ ایک شخص نے یہ نذر کی ہے کروہ ہمیشہ روزہ رکھے گا۔ اتفاق سے اس کے بعد ہی عیدالاضیٰ یا عیدالفطرآ گئی ،کیا وہ ان دنوں میں بھی روزہ رکھے۔ انہوں نے فرمایا: نہیں اور یہ آیت تلاوت کی: لَقَدُ کُانَ لَکُ مُد فِیْ کُوسُولِ اللّٰهِ اُسُو ق مُحَسَّنَتُ مُنْ۔ آنخصرت صلّی اللّٰہ علیہ وسلّم عیدالاضیٰ اورعیدالفطر میں نہ خودروزہ رکھتے تھے نہ روزہ رکھنا پسند فرماتے تھے۔ ( بخاری )

حضرت عبداللہ بن مسعور کارشادہے : حس کو کوئی فیصلہ کرنا ہو وہ کتاب اللہ سے کرے اگراس میں موجو دینہ ہو تو حدیث نبوی کے مطابق فیصلہ کریے چضرت عبداللہ بن عباس سے سے اس طرح مروی ہے گ

صحابة كرام كے بعد دوسرے المها در بزرگان دین نے بھی سُنٹ رِسُول كو دین میں وہی مقام دیا جو صحابة كرام شنے دیا تھا حضرت عمر بن عبدالعزیز ایک شخص كو ا پنے محتوب میں لکھتے ہیں:

سیس تجه کو وصت کرتا ہوں الله کا در کھنے کی اور اللہ کا اور اس کے حکم پر چلنے کی اور اس کے حکم پر چلنے کی اور جو باتیں اہل بدعت نے بہاتیں انہیں انہیں انہیں اس وقت نکالی ہیں جبکہ شنت کا اجرار عمل میں آچکا تھا۔ یہ لوگ سُنت کو تیجے دال کراس کی بیروی سے تعنی ہو گئے تھے پر شنت کی بیروی لازم ہے۔ کیونکہ تھے پر شنت کی بیروی لازم ہے۔ کیونکہ

أوْصِيْك يِتَفُوك اللهِ وَالْإِقْتِصَادِ فِي آمْسِرِ مِ وَالِّيَاعِ سُنَة نَبَيْهِ مَلَى الله عليه وسلم وَ تَرَك مَااَ مُلَاثُ الْمُحْدِثُون بَعُدَ مَاجَرَتُ الْمُحْدِثُون بَعُدَ مَاجَرَتُ بِهِ سُنَته الله وَكُفَّانُوا مؤنته الأَعْدَالِثُ نَسَهُ بِلُن وُمِ السَّنَة فِي اللهِ فَا نَهَا لَكُ وَمِ السَّهُ تَسَةِ

#### عِصْهَ الْمُرَاسِيوں سے بچانے (ابوداؤد) والی ہے یہ

حضرت عمر بن عبدالعزیز حکے ان الفاظ سے صاف ظاہر ہے کہ ان کے نزدیک موثن کے لیے شنت کی پیروی لازم اور ضروری ہے اور بہی وہ محفوظ راہ ہے جس کے ذریعہ آدمی لین کو ہرطرح فتنوں اور گرا میوں سے محفوظ رکھ سکتا ہے۔ وہ نو دبھی شنت کے تنبع تھے اور روسروں کو بھی شنت کی بیروی کی تلقین کرتے تھے ۔

له ناریخ بغدا دلخطیب ج ۱۳ ، مناقب امام الوحنیفه وصاحبین للزیمبی صنا ، مناقب امام اعظم للموفق المکی ج ۱ ص ۷۹ ۔

آیب دن کسی نے ابوخنیفه گسے کہا کہ آپ آنخضرت سلّی اللّه ملیه وسلّم کے حکم کی خلاف ورزی کرتے مہیں ۔ امام ابوحنیفه حنے اس کے جواب میں کہا:

الله معنى الله من يخالف رسول من الله عليه وسلم الله معنى الله عليه وسلم من الله عليه وسلم على الله عليه وسلم على الله عليه وسلم على الله عليه وسلم وسلم الله و حسله و سلم الكومنا الله و حسله الكومنا الله و حسله الله و حسله الله و حسله الله و حسله الله و حسل

علامه ابن القیم حنے امام احمد کے اصولِ استنباط کا ذکرکرتے ہوئے لکھاہے کہ وہ الین ا درجہ کتاب اللہ اور صحیح احادیث کو دینے ہیں ، اگروہ نہ ملیں تو اقوال صحابہ کو۔ وہ بھی نہوں تو پھر'' قیاس'' سے کام لینے سے پہلے دیکھ لینا چاہیے کہ کوئی ایسی روایت موجو دہے جو اگر چے صحت کے اعلیٰ معیار پر نہ ہولیکن بالکل نا قابل چت بھی نہ ہو۔ ایسی صورت میں امام حمد کے نزدیک اس قسم کی حدیث کو بنائے استدلال بنانا چاہیے۔ ان کے نزدیک مسل اورضعف حدیث

کو قیاس پرترجیح حاصل ہے۔انہوں نے اس کی صراحت کر دی ہے کرضعیف سے مراد باطب ل اور منکر حدیث نہیں ہے بلکہ اتنا ہی ہے کہ وہ صحت کے اعلیٰ معیار کی نہ ہو۔

ليس المواد بالضعيف تفعيف سعم ادان كنزديك عند الباطل ولا المنكرولا باطل اور تنكر نهيس جاور نه و جس كي ما في دوايت مس كوئي سقم بوكراس برجلنا جائز

لايسوغ النهاب اليه فالعل نه بواور أس پرعمل كرنا بلكن عيف مرت به بدل الحديث الضعيف ان كنزديك مجمع مديث كاليك مقر

عنده قسيم الصحيح وقسم جاور حسن اماديث كي قسمول بين من اقسام الحسن ليه سعيد

النقاء لابن عبد البرص - ۱۳۰ - ۱۳۱ ملام الموقعين ج اص ۲۵ -

تسلف كي اصطلاح مين صعيف مدبيت سےمرا دوہ نہيں ہے جوم دضعيف مدیث کی متاخرین کی اصطلاح میں ہے بلکشب (حدیث) کومتاخرین حسن سے موسوم كرتے ميں اسى كومتقدمين ضعيف سے موسوم کرتے ہں "

وليس المراد بالحديث الضعيف في اصطلاح السلف هوالضعيف في اصطلاح المتاخرين بل مالسميه المتاخرون حسناقل يسسيه المتقدمون ضعيفاك

ابن قیم می ک<u>صته</u> ہیں کہ امام احمر اس طرزع ل میں نفر دنہیں ہیں۔ بلکسبھی ائمہ اس سلسلہ يران كےموافق ہن :

"ائمەمىس سىھىرا يكاس اصل میں ان کے موافق ہے کہ ان میں سے برايك ضعيف حديث كوقياس يرمقدم رکھتا ہے "

وليس احد من الرئمة الأللوافقة على هذا الاصل من حيث الجملة فاندمامنهم الروقد قدم الت الضعيف على القياسِ عليه

ا بن فیم م نے امام ابوحنیفہ کے اس قسم کے فنا وی کومٹنال میں بیش کیا ہے جواس اصول

يرملني ہيں:

امامالك فانديقد المحدث "ام مالك مديث مرسل منقطع المرسل والمنقطع والبلاغات الربلاغات أورصحابي كقول كوقياس بر

وقول الصحابى على القياسية مقدم ركهة تعير

یہاں تھی یہ بات بیش نظرر ہنی جاہیتے کہ اما م مالک جن مرسل منقطع اور بلاغاتیے کو استدلال ئی نبیاد قرار دینے نصطران کے نز دیک انہیں ثابت شدہ احادیث کی حیثیت حاصل تمقی ائمہ اور فقہائے اُمّت کے علاوہ دوسرے بزرگوں کابھی بہی مسلک تھاکہ وہ فرآن اور

ک اعلام ج اص م ۲ می اعلام ج اص ۲۵ می اعلام ص ۲۹-سمه بلاغات سے مراد موطا کی وہ روایات ہیں جن کو تبلغہ 'سے بیان کیا گیا ہے کے مصفی ص ۱۳۴۷

سُنت دونوں ہی کودین کا بنیادی ما خذ سمجھے تھے۔انہوں نے کبھی اپنے کوسُنّت کی بیروی سے بے نیاز نہیں سمجھا تھے۔ سے بے نیاز نہیں سمجھا۔حدیث کے مقابلے میں وہ کسی کے قول کو بھی مجتّ نہیں سمجھے تھے۔ حضرت جنید ً فرماتے ہیں:

ان لوگوں کے علاوہ جور سول لللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مقش قدم پر چلے باقی سب کے لیے خدا تک بہنچنے کے لیے راستے مسدود میں ہو

ا نسر رسول الله صلى الله عليه و سهم. حضرت زُوالنون مصری کا ارشاد ہے:

الطرق كلهامسدودة

على الخلق الرعلى من اقتفىٰ

"الشّرع وجل كرمحب كى ايك علامت يه ب كه وه الشّر كر عبيب على الشّر عليب ولى كرم حرات كانوال عليه وسمّى ، احمام واوام ميں بھى اور آپ كى منتوں ميں بھى يا

من علامات الحب دلله عزّ وجل متابعة حبيب الله صلى الله عليه وسلم فى احواله وافعاله واوامر به وسنة

سی کوئی مقام بھی جبیب خلاصتی الله علیه وستم کے احکام، آپ کے اعمال اور آپ کے اعمال اور آپ کے مقام سے برتر نہیں سیا

حفرت ابن عطار فرمات مين: لامقام الشرف من مقام متابعة الحبيب صلى الله عليه وسدم في اوامر لا وافعاله واخلاقه

ئنتت كي حفاظت

اوپر فی تفصیلات سے ظاہر ہے کہ ہدایت پانے کے لئے آنخصرت صلّی السّٰعلیہ وسلّم کی پیروی جس طرح آپ کے ہم عہدلوگوں کے لئے صروری تھی اسی طرح قیامت تک کے لوگوں کے لئے صروری ہے کہ کتاب السّٰہ کے ساتھ شنت رسول صلّی السّٰدعلیہ تم اور آپ کے احکام بھی محفوظ ہوں۔ اس بہاوسے دیکھتے ہیں توما ننا پطر ناہے کہ خدانے قرآن کے ساتھ شنّت رسول صلّی السّٰہ علیہ وسلّم کی بھی حفاظت کی ہے۔

آنحضرت صلى التهعليه وسلم نے اپنی نه ند کی میں ایک طرف تو اپنے قول وعمل سے کتاب اللہ اوراحکام الہی کی تشریح فرمائی دوسری طرف آئے نے اسلامی اصولوں پرا فرا دکی تربیت کی ا ورانہیں ایک منظم اور طاقت ورگروہ بنایا بعقائد اورتصوّرات سے لے کرعلی زندگی کے تمام ہی گوشوں تک معالنمرہ کی تعمیر ونشکیل آئی ہی کے مقرر کئے ہوئے اصول وضو ابط بر ہوئی۔ آب كے سكھائے ہوئے دھنگ برنماز، جج،روزہ وغيرہ عبادات كے طريقے رائج ہوئے شادی بیاہ ،طلاق اوروراثن وغیرہ کے جوضا بطے اسلامی معاشرے نے اختیار کئے وہ وہی تھے جو آپ نے مقرر فرمائے تھے ۔ جنگ میں دشمنوں سے آپ نے جو معاملات فرمائے مفتوح قوم کے ساتھ آب نے جوسلوک کیا ، وہی اسلامی ممکنت کا ضابطہ قرار بایا۔ کھرسے لے کرمسجد ، بإزاً ر، عدالت ،حكومت ا دربين الاقوامي سياست يك تمام بي شعبو رمين حضورُصلَّى التُه عليهُ سكَّم کی سُنّت مسلمانوں کے لیے ایک قانون اور ضابطہ کی چثنیت رکھتی تھی مِسلمانوں نے اسے اُ قانون اورضا بطه کی حینیت ہی سے اختیار کیا۔اسی ضابطہ اور قانون کی روشنی میں اسلامی معاشره میں ایک جیز حلال قرار پاتی تھی اور ایک چیز حرام سمجھی جاتی تھی ۔اسلامی معانشرہ ا بینے تمام ہی شعبوں اور میہلو وں کے ساتھ آنحضرت صلی اللّٰه علیہ وسلّم کی سُنّت پر فائم ہوا۔ آب کی وفات کے بعد بیمعاشرہ باقی ر مااور اس معانشرہ کے عمل نے بعد کی صداوں میں سنتن كى حفاظت كى راس كى تصديق اس سے بھى موتى سے جب ہم ديكھتے ميں كروريّ کی مشتندروایات اور اُمّت کے متوا ترعمل میں کوئی تضا دنہیں یا یا جا<sup>ا</sup> تا بلکهان کے درمیان

پوری مطابقت پائی جاتی ہے بعض نتیں ایسی ہیں جو آپ کی زندگی مین شہور ومعروف نہیں ہوسی تھیں۔ ان سنتوں کا علم متفرق افراد کے پاس تھا جسے انہوں نے حضوصتی الشولیہ وسلّم کی وفات کے بعد فور اُ ہی اس کے جع کرنے کا سلسلہ نشروع ہوگیا۔

آنخصرت ملی الشرعلیه وسلم اپنی زندگی میں مسلمانوں کی رہنمائی کے لیے تو دموجو د تھے۔
لیکن آپ کی وفات کے بعد اس بات کی شدید صرورت پیش آئی کہ آپ کی وہ سنتیں بھی جمع کی
جائیں جن کا علم اسمی ہرشخص کو نہیں ہوسکا تھا عوام سے لے کرخگا م اور قاضی کا سمبی کو اپنے
اپنے دائرۃ کا رمیں ایسے مسائل سے دوچار ہو نابرٹنا تھا جن کے بار سے میں انہیں سنت کے علم کی
ضرورت بیش آئی تھی جن لوگوں کے پاس صفور صلی الشعلیہ وسلم کی سنت کا کوئی علم تھا وہ بھی
اسے ایک امانت سبھتے تھے، وہ جانتے تھے کہ ان کے پاس جوعلم بھی ہے اسے دوسرول
تک بہنچانا ان برلازم ہے ۔ حدیثوں کے جمع کرنے کا یہ سلسلہ تیسری چوتھی صدی ہجری تک

آ نخفرت ستی الله علیه وستم کی و فات سلسه همیں ہوئی۔ سنل بھی تک اکا برصحا بیہ باجی سے سنل بھی تک اکا برصحا بیہ باجی سے سنل بھی میں کہ جلیل القدر سے سنل مسلم من سنل مسلم من سنل مسلم کے بعد ۳ مسال تک زندہ رہے ۔ آپ کی وفات بھی مہوئی ۔ بعض لوگوں کے بیان کے مطابق آب ساف ہے میں ہوئی ۔ بعض لوگوں کے بیان کے مطابق آب ساف ہے میں باحیات سے ۔ آپ کی وفات کے موقعہ برایک شخص نے کہا : "آج آج آد صاعلم رخصت ہوگیا جب کوئی برعفید دہنخص ہماری مخالفت کرنا تو ہم اس شخص سے کہتے کہ آو اس شخص کے پاس جلیس جس نے براہ راست آنحض صلی اللہ علیہ وسلم سے دینیں سئی ہیں یہ پاس جلیس جس نے براہ راست آنحض صلی اللہ علیہ وسلم سے دینیں سئی ہیں یہ پاس جلیس جس نے براہ راست آنحض تصلی اللہ علیہ وسلم سے دینیں سئی ہیں یہ بیا

صحابی رسول حضرت محمود بن ربیع خصور صلّی اللّه علیه و سلّم کے بعد ۸۹ سال تک زندہ رہے مصابی رسول حضرت ابوالطفیل جن کا نام عام بن وا نلہ ہے ) کی وفات کے بار سے میں تفدراوی جربر بن حازم کا بیان ہے کہ میں سلام میں نصا۔ اسی زمانہ میں سنے ایک جنازہ دیکھا۔ یہ جنازہ ابوالطفیل خماتھا۔ اس کامطلب یہ ہے کہ آنمخضرت صلّی اللّه علیہ وسلم کی

وفات کے بعد ۹ وسال تک جاعت صحابۂ کاایک فردموجو در ہاہے۔

آ تحضرت صلّی اللّه علیه وسلّم کی رصلت کے بعد صحابَۃُ آبٌ کی سُنّت کی حفاظت ا وراس کی ترقیج فح اشاعت کی طرف سے قطعًا غافل نہیں ہوئے سے وست میں صحابیّ کوہراہ راست سُنّت بوی کی خدمت کاموقع ملاہے۔ ابوالعالیہ کابیان ہے کجب ہم بصرہ میں حدیثیں سن لیتے تھے تو بھرمدینہ میں آکر صحابۂ کرام شیسے ان احادیث کی تصبیح کرایلیتے تھے چھرت معاذبن جبل میں میں ،ابن مسور <sup>می</sup> عراق میں ،عبداللہ بن انیس شام میں ،مسلمہ بن محد مصرین ،حضرت علی محوضی ،عبا دہ میں بن صامت جمس میں احکام نبی صلّی الله علیه وسلّم کی اشاعت و نفا ذکے کام میں مصروف رہے بعد میں حضرت معاّذ بن جبلُ فا ورعباده بن صامت فلسطین گئے اور و ہاں کتاب وسُنتَت کی خدمت کا فرلينه ابخام ديا ـ الوموسي اشعري بصره بيس ته ـ ان كے ساتھ عمران بن حصين بھي تھے ـ كو فه میں عبداللہ بن سعور و کا حلقة درس اس قدر وسیع تھا کہ ان سے بیک و قت کیٹر تعداد میں لوگ احا دیث سُننے آتے تھے۔ یہی کیفیت دیگرصحا برکرام ملی بھی تھی۔ حضرت الوموسی خراصرہ پہنچے تو اعلان فرمايا:

<u> مجھ عرض نے تہاری طرف بھیجاہے</u> تاكمىي تمبين تمهارے رب كى كتاب اور تمهار بنى كى شنت كى تعلىم دول ير

بعثنى اليكمعمر لاعلمكم كتاب ريكم وسنسة نبتکم (دارمی) صحابً كرام م خصور ملى الشرعليه وسلم كي حيات ميس حديث كي حفاظت كي طرف سے غافل

رہے اور مذآ ہے کے دنیا سے تشراف لے جانے کے بعد انہوں نے اپنی ذمہ داری کو ذاموں

كيا ـ چنانچ حضرت ابن عباس فرماتے ہيں:

ومهمآ تحضرت صلى التدعليه وسلم کی مدینیوں کی حفاظت کرتے تھے اور آم کی احادیث تواسی لیمین کمان کی حفا کلت کی جائے ہ كنا نحفظ الحديث والحديث يحفظ عن رسول الله صلى الله عليه وستمر

احادیث کوجمع کرنے کے ساتھ ہی موضوع اور گھ<sup>و</sup>ی ہوئی حدیثیوں کوصیحے احادیث میں

#### <u>روایت صربت</u>

جیساکہ ہم عرض کر چے ہیں کہ روایت حدیث کا آغاز ابتدائی سے ہوااور کم انہ کہ دوصدی

تک سماعت حدیث اور نقل روایت کاغیر عولی شغف مسلما نول میں رہا ہے۔ فدیم زمانے میں
وافعات کو محفوظ رکھنے اور انہیں بعد کے لوگوں تک پہنچانے کاخاص ذریعہ یہ تھا کہ واقعات
کوحا فظ میں محفوظ رکھا جائے اور انہیں زبانی طور پر دوسروں تک پہنچا یا جائے۔ اہل عرب
ہزاروں سال سے لکھنے کے بجائے زیادہ ترزیبانی اور اپنے حافظ سے کام چلاتے آئے
ہزاروں سال سے لکھنے کے بجائے زیادہ ترزیبانی اور اپنے حافظ سے کام چلاتے آئے
تھے ، انہیں قوت حافظ اور حسنہ نوال میں امتبازی حیثیت حاصل تھی۔ وہ مشحرار کے کلام ہی کؤئیں
تتھے ۔ بھرید کیسے ممکن تھا کہ یہ قوم رسول خداصتی الدی علیہ وستم جیسی باعظمت شخصیت کے حالات و
واقعات اور آپ کی گفت گو کو مجول جاتی اور انہیں بعد کے لوگوں تک منتقل نہ کرتی حضور تی الدی علیہ
واقعات اور آپ کی گفت گو کو مجول جاتی اور انہیں بعد کے لوگوں تک منتقل نہ کرتی حضور تی الدی علیہ
ولائے سے صحابی کو جو والہا نوشق تھا تاریخ اس کی مثال پیش کرنے سے عاجز ہے صحابی کے
دلوں پر آپ کا جو اثر تھا اس کا اندازہ کرنا بھی ہار سے لیے بے حدشکل ہے ۔ ان کے نز دیک آتو
دلوں پر آپ کا جو اثر تھا اس کا اندازہ کرنا بھی ہار سے لیے بے حدشکل ہے ۔ ان کے نز دیک آتو
زندگی کا سب سے قریتی کمی وہ تو اب کو بوری تو

كال مكيسوني كرساتي سنت تحداورآب كرم فعل وعمل كود يكهت تحداوراس احساس كرساته دیکھتے تھے کہ اسے اپنی زندگی میں علاً اختیار کرنا ہے۔ اس طرح کی مثال بھی ملتی ہے کہ داو صحابی با ہم طے کرتے ہیں کہ ہمیں سے کوئی نہ کوئی ہروقت حضور صلّی الشعلیہ وسلم کی خدمت میں حاضرب اوروه ایک دوسرے کو آج کے ارشادات اور حالات سے باخبر کرے ناکرآپ کی کوئی ایک بات بھی علم میں آنے سے باتی نہ رہے لیے جب شیفتگی اور تعلق کی پیریفیت ہو تو بھر وه حضوصتی النه علیه وسلم کے حالات وواقعات اور آج کے ارشادات کو یادر کھنے سے غافل َ کیسے موسکتے تھے جن لوگوں کو آپ کی زیا رت اور صحبت حاصل نہ ہوسکی فطری طور پرانہیں اس كاشوق تهاكه وهآب كح حالات اوراك كارشا دات سے واقف موں يتاريخ ميں اسطرح کے واقعات نقل ہوئے ہیں کہ لوگوں کوجہاں کہیں کسی صحابی کی خبر ملتی وہسیکڑ ون سیل كى مسافت طے كركے ملاقات كرتے اور حضور صلى التّر عليه وسلّم كے حالات دريافت كرتے۔ حضور صلّى النّه عليه وسلّم كي طرف سيصحابهُ كونقل روايت كي اجازت حاصل تفي بلكه آج ٓ لوگوں کواس کی ٓاکید فرما لتے تنھے کہ و ہ احکام ومِدایات کو جوخد اکے رسول صلّی اللّه علاقِتْم ے انہیں ملیں یا درکھیں اور انہیں دوسروں یک منتقل کریں ۔ جندا حادیث ملاحظہ ہوں:<sup>ا</sup> الوبكرة كيت مين كه رسول الترصلي الترعليه وسلمن فرمايا: لِيْسَلَعْ الْفَائِبُ الشَّاهِلَ عَسَىٰ مُوجوماض وهان لوكون تك بہنچائے جوحاضز ہیں ہمکن ہے وہ أَنْ يَبُرِلْغُ مَنْ هُواً وُعِي كسى ايشخص كومينجاد يحواس سے زيا ده سمائی والامپويو ( بخاری وسلم)

لے خود حضرت عمرض کابیان ہے کہ میں اور میراایک انصاری پڑوسی آنحضرت ستی الشرعلیہ وستم کی خدمت میں باری باری حاضر ہوتے تھے۔ ایک دن وہ حاضری دیتے اور ایک دن میں حاضر ہمتا جس دن میں حاضر ہمتا اس دن کی تفصیل انہیں سنا آیا ورجس دن وہ حاضر ہوتے اس دن کی تفصیل وہ مجھے سے ناتے۔ (بخاری)

زيد بن ثابت، عبدالله بن مسعود، جبير بن طعم اورالوا لدّر دار رضى الله عنهم نے آنحضرت

صلى الشعليه وسلم كابرارشا ونقل كياب: نَضَرَ اللهُ امْرَا مُسِمَعَ مِنّا كَدِلْثاً

ۼٛڣؚڟڎؘ<sup>ػؾ</sup>ؖؽؠؘڷؚۼڎؘۏٛۯڹؘؘۜڝؘٳڝڔ

فِقْدِ إِلَىٰ مَنْ هُوَ أَفْقَدُ مِنْ مُ

وَرُبَّ كَامِلِ فِقُ مِ لَيْسَ

بِفَقِيْہِ۔

ہیں جوان سے بطے کر نفیہ ہوتا ہے اور کتنے ہی حاملِ نقہ فقیہ نہیں ہواکہ نے "

تحدااس شخص كوخونش وخرتم ركه

جومم سے كوئى بات سيغ اسع محفوط ركھ

یہاں یک کہ وہ دوسروں یک پہنجائے۔

كتنى بى حامل فقد اليستيخف تك بنجات

(الوداؤد، ترمذی احز ابن اجهٔ دارمی)

بحرین سے بنی عبدالقیس کا و فد نبی صلّی اللّه علیہ وسلّم کی خدمت میں حاضر ہوا۔ واپسی کے موقع پر و فدک لوگوں نے آب سے عرض کیا کہ ہمیں کچھ ایسی مدایات دیں جو ہم والیس ہو کہ ابنی توم کے لوگوں کو تبائیں اور حبت کے مستحق ہوں۔ آپ رصلّی السّر علیہ وسلّم ، نے دین کے چند احکام بتائے اور فرمایا:

اِ حفَظُو گُو کَ اَخْدِرُوهُ مَنْ "ان باتوں کو یا دکر لوا وروہاں کے قرار گُکٹٹر۔ (بخاری وسلم، لوگوں کو بتا دو یہ ابن عباس سے سے کہ رسول الشصلی الشعلیہ وسلم نے فرمایا:

ابن عباس معے روایت ہے کہ رسول الشفلی الشعلیہ وسلم نے فرمایا: تَسْمَعُونَ وَلِيْسُمَعُ مِنْكُمُ

وَلْيُسْمَعُ مِسْنَى لِيسْمَعُ مِنْكُمُ مِنْكُمُ عَلَيْ اللَّهِ مِن اوكول نعتم سے

(ابودا ۆد) سنا ہوگان سے دوسرے لوگسنیں <u>گئ</u>ئ

صحابیشنے احادیث کی اشاعت کاغیر عمولی اہتمام کیا۔ بخاری میں حضرت الوذر ٹاکایہ قول نقل مواہے کہ اگرتم میرے قتل کے لیے میری گردن پر تلو ارر کھ دوا در مجھے اس بات کی آمید موکومیں مرنے سے پہلے رسول اللہ حتی اللہ علیہ وسلم کا ایک کلمہ سجی جومیں نے ٹسنا ہے پہنچا سکولگا تومیں ضرور کہہ دوں گا۔

حفرت عبدالله بن عباس حضوصتی الله علیه وسلم کے زمانے میں کم عمر تھے۔ و چھاریٹ کے

دروازه برمحض اس غرض سے مبیح سے شام یک بیٹھے رہتے تھے کہ وہ حضور ستی الترعلیہ وسلم کی کونی بات بیان کریں تو یہ اسے نوٹ کرلس. (دارمی)

ان روایات سے واضح ہے کہ حضور صلی الله علیہ وسلم کی طرف سیصحا بَرَ کرام کواس کی اجاز ہ م عل تھی کہ وہ جو کچھ آپ سے شنیں اسے دوسروں یک ملتقل کردیں معمایہ "اب کے مطبع تھے اقرال واعال توبر عن چیز ہیں صحابۃ کرام رضوان اللہ علیہ م جعین نے توحضورصتی اللہ علیہ سلم کے حرکات وسکنات تک کومحفوظ کرنے کی کوششش کی ہے حضرت اعز مزنی کہتے ہیں کہ ایک مرتبهم نے نتمار کیا تو ہ تحضرت صلّی اللّه علیہ وسلّم نے ایک مجلس میں سنوا مرتبہ استعفار کیا۔

آنحضرت صتى التهعليه وستمرن ايك طرف صحابة كراثم كواحا ديث كى نشروا شاعت كى ناكيد فرائی تھی دوسری طرف آپ نے احاریث میں آمیزش سے احتراز کی بھینخی سے تاکید فرمائی تھی جندًا حاديث اس سلسل مين ملاحظه مون:

طھکانا جہتم میں بنالے یہ

و میری باتیں روایت کروانس

میں کوئی حرج کی بات نہیں ہے مگر جو ستخض ميرى طرف جان بوجه كرحهوني

بات منسوب كرم كاوه ابناطه كاناجبتم

میں بناتے گا ﷺ

ا بن عباسُّ ، ابن مسعود ؓ ا ورجا ٰبر ؓ بن عبدالله ببیان کرتے ہیں کہ حضور صلی الله علیه ملّم

نے فرمایا:

<sup>س</sup>میری طرف سے کوئی بات بیان

التَّقُوْا الْحَدِيثُ

حضرت سلمة كيت ميں كەمىي نے نبى تلى الدّعليه وسلّم كوبە فرماتے شنا: " جونشخص میری طرف منسوب کرکے مَنْ يَقُلُ عَلَى مَالَهُمُ أَقُلُ فَلْبِتَبَوَا أُمُ قَلْفُ كَالِهُ مِنَ وه بات كه جويس ننهين كهي وه ابنا

التَّادِ-(بخاری) ابوسعيد خدري كي روايت ب كنبي الله عليه وسلم في فرمايا:

حَدِّ ثُوُّاعَنِی وَ لَاحَرَجَ

وَمَنْ كُن تُ عَسَانًا

مُتَعَبِّدًا فَلْيَتَبُوّا مُتَعَدَدًا

مِنَالتَّادِرَ

کر در استان استان در استان در استان در استان در استان استان استان در استان استان استان در استان استان استان در استان استان در اس

مناراعة المناسخة عنور المنابة المنابقة المنابة المناب

ريائي رياليان شيام السيخة آخر روجي روسه دې پيار پياني الايان السان شيقان رياييا ستن لد معني د پاراليان و يغاز خست د يعقي رياييان الدي شيخ بيان اليان اليان اليان اليان اليان اليان اليان اليان رياليان هي مي مي نيان نيان اليان بيران اليان اليان

## ت: الآ

یہ تھی کہ قرآن کے ہرلفظ کو خاص اس ترتیب کے ساتھ محفوظ رکھنا مطلوب تھا جو خدانے اس کے بیے مقرر فرمانی تھی۔ قرآن ا پہنے الفاظ و معنی اوز رتیب ہراعتبار سے وجی تھا۔ اس لیے اس کی ہرچیز کو محفوظ رکھنا ضروری تھا۔ سُنٹت ہیں حضو رصلی الڈعلیہ وسلّم کا قول اور عمل دو تول شامل ہیں۔ علی سُنٹت کو صحابی ایسے الفاظ میں بیان کرنے تھے۔ مثلاً حضو رصلی الدھا لیے مار کا اخلاق الیسا تھا اور آئی نے بیعل کیا۔ آئی کے ارشا دات اور آقوال کی نقل کرنے کے بارے میں بھی صحابی بہریہ پابندی منتھی کہ وہ حضور صلی الدھا یہ وسلّم کے الفاظ میں بیان کمی میان کریں۔ وہ آپ کی باتوں کو سن کراس کے معنی ومفہوم کو بدلے بغیرات ایفاظ میں بیان کو وہ ایمیت فرآن کی کتابت کی ہو ہوں ایمیت منتھی جو ایمیت فرآن کی کتابت کی ہو ہوں کہ بیان کریسکت سنتھ جو ایمیت فرآن کی کتابت کی تھی۔

قبیلہ قریش میں صوف گئے جن آدمیوں کولکھنا پڑھنا آتا تھا۔ مدینہ کے انصار میں بھی گیارہ سے زیا دہ لکھنا پڑھنا نہیں جانے شعے کا غذنایاب تھا۔ لکھنے کے لیے جلتیاں، ٹرباں اور کھجور کے بنتے کام میں لائے جائے تھے۔ السی حالت میں سب سے ضروری تھا کہ قرآن مجید کی اس طرح حفاظت کی جائے کہ وہ دوسری چیزوں کی آمبر ش سے بالکل کہ قرآن مجید کی اس طرح حفاظت کی جائے کہ وہ تو تران لکھ رہے تھے، وہ اگر دوسری چیزی پاک رہے ۔ لکھنے والے صرف چندلوگ تھے جوقرآن لکھ رہے تھے، وہ اگر دوسری چیزی بھی لکھنے تواس بات کا اندیشہ تھا کہ قرآن میں دوسری چیزوں کی آمیزش ہوجائے۔ انہی وجوہ سے ابتدامیں آئے خطرے صلی الشرعلیہ وسلم، مدینہ سے منع قرمایا تھا۔ لیکن یہ مانعت کھے بھی تی دہا ہے اللہ علیہ وسلم، مدینہ سرو وہاں آپ نے تعلیم کا انہام قرمایا ۔ جلد ہی اچھی خاصی تعدا دالیے لوگوں کی ہوگئی جولکھ پڑھ وہاں آپ نے تعلیم کا انہام قرمایا ۔ جلد ہی اچھی خاصی تعدا دالیے لوگوں کی ہوگئی جولکھ پڑھ سکتے تھے۔ بھرآپ نے احادیث فلم بندکر نے کی عام اجازت بھی دیدی۔ اس سلسلہ میں روایات بہت ہیں۔ ہم بہاں صرف چند قوی اور مستند ترین روایات نقل کرتے ہیں:

حضرت الومرىر في كابيان بى كەانسارىي سەايك شخص نے عض كيا : "مين آپ سى بہت سى باتين سنتا مول مگرياد نہيں ركھ باتا يرسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمايا: اُسْتَ عِنْ بِيَ مِيْنِ اللهُ وَاقْ مَا بِيكِ لا إِلَى الْخَطّْ " البين مانص مددلو ي اور بھرا بین ما تھے اشارے سے بتایا کہ لکھ لیاکرو۔ (ترندی)

حضرت الوہرریہ فرماتے ہیں کہ نبی ملی الشرعلیہ وسلم نے ایک خطبہ دیا۔ الوشاہ نے عض کیا میرے نے لکھا دیجے حضور صلی الشرعلیہ وسلم نے فرمایا: "اکتبوا لابی مدت اہ "
اسے الوشاہ کولکھ کر دیدو ہے (بنیاری، احمد، نر ندی) حضرت الوہرری کی ایک دوسری روہ تا سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ خطبہ حضور صلی الشرعلیہ وسلم نے فتح محہ کے موقع پر دیا تھا اور اس خطبہ میں آپ نے حرم ملہ کے احکام اور قتل کے معاطے کے کچھ قوانین بیان فرماتے تھے اہل میں میں سے ایک شخص نے کہا تھا، یہ احکام مجھ کولکھوا دیں ہے

ہ ویک ہے۔ عبداللہ بن کھیم ہے روایت ہے کہ رسول اللہ صلّی اللہ علیہ وسلّم کی ایک تحریر یہارے قبیلہ جُہُدنہ کے پاس پہنچی جس میں مختلف حد شیس تھیں اور پیروایت بھی تھی کہ مڑ دارجا نور کی کھال

اور پیٹھے بغیر پیکائے ہوئے کام میں نہ لاؤ۔ ('نرمذی) نبی حتی اللہ علیہ وسلم نے آخری عہد میں حدیث کی ایک ضخیم کتاب لکھا کر عمرو بن حزم مُظُّ کے ذریعہ اہلِ مین کے بیاس جیجی تھی۔ اس میں نلاوت قرآن، نماز، روزہ، زکوۃ 'طلاق، عّاق، قصاص، دِیّت اور دیگر فراتف وسُنن اور کبیرہ گنا ہوں کی تفصیل تحریر کی گئی تھی۔

(دارقطنی، دارمی بهینی، مسندا حمد، مُوطاهام مالک، نساتی)

اس کی جامعیت کو دیکھتے ہوئے اسے صدیب کی پہلی کتاب کہا جا سکتا ہے۔ اس کتاب کے بار سے میں علام ابن قیم فرماتے ہیں:

هوكتاب عظيم في ألواع كشيرة من الفق م في الزكوة و التي يات و الاحكام و ذكر الكبائر والطلاق والعتاق واحكام الصلوة ومس المصف وغير ذلك قال الامام احل لا شك ان النبي على الله عليد وسلم كتب ك

وہ بہت بڑی کتاب ہے جس میں بہت سے فقہی مسائل ، زکوۃ ، دِیات احکاً، گنا ہ کمیرہ ، طلاق ، عتاق ، ناز ، قرآن کے چھونے کے آداب اور دیگیر مسائل فریج

ہیں ۔ امام احمد بی منبل کہتے ہیں کہ بلاسٹ بہ نبی صلّی السّرعلیہ وسلّم نے خودید کتاب لکھوائی تھی ؟

حفرت عُروبن حزم فن اکیس دیگر فرامین نبوی بھی فراہم کئے۔ ابن طولون نے ہو کتاب مرتب کی اس میں یہ تمام فرا مین موجود ہیں۔ دمشق کی مشہور ومعروف اکیٹر می الجمع العربی نے انہیں شاتع بھی کر دیا ہے۔

حضور ستی اللہ علیہ وستم نے عَمرُ اُو بن حزم کو جو تحریر کھواکر دی تھی اس کے بارہے میں محمد بن شہاب زمبری کا بیان ہے کہ یہ کتاب چھڑے پر تحریر تھی اور عَمر و بن حزم رضی اللہ عنہ کے لوتے الو بکر بن حزم کے پاس موجود تھی ۔ وہ اسے میرے پاس لاتے تھے ، میں نے اسے بڑھا تھا انسانی ) حضرت بحد اللہ بن عرض کا بیان ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی زندگی کے آئٹری نما نے میں اپنے عاملوں کے باس بیھینے کے لیے کتاب الصدقہ کھھوائی تھی لیکن ابھی وہ جھیجی نہیں کئی تھی کہ آپ کی رصلت کا حادثہ پیش آیا ۔ آپ کے بعد حضرت ابو بکر صفیفہ ہوئے تو وہ عاملوں کے پاس بھیجی گئی تھی کہ آپ کی رصلت کا حادثہ بیش آیا ۔ آپ کے بعد حضرت ابو بکر صفیفہ ہوئے تو وہ عاملوں کے پاس بھیجی گئی ۔ کتاب الصدقہ میں جانوروں کی زکوہ سے متعلق احکام تھے ۔ ( تر مذی )

حضوصتی اللہ علیہ وستم نے متعدد مواقع پر فوجداری ، دیوائی کے قوانین ، میراث اورزکوۃ سے متعلق احکام لکھاکرا پنے ان حکام کو دیتے تھے جہیں آپ نے مختلف علاقوں میں ہیں جاتھا جنہیں کتب احادیث اور تاریخ میں ہرشخص دیکھ سکتا ہے۔ اس کے علاوہ آپ کے بیھیے ہوئے خطوط معامدہ نامے اور (جماگروں کے) وثیقے ہیں جنہیں آپ نے انکھاکرا ورمبر ثبت کرکے بادشاہو اور فیائل کے رئیسوں کو جیجا تھا یا مختلف لوگوں کے جوالے کیا تھا اس طرح کے خطوط اور و بائن کوڈاکٹر جمید اللہ نے جمع کیا ہے جو مجموعۃ الوثائق السیاسیہ کے نام سے شائع ہوجکا ہے اس مجموعہ میں وہ خطوط اور و ثائق بھی شامل ہیں جو خطوط و و ثائق شامل ہیں ان کی تعداد ۱۸۲۴ میں حضورصتی اللہ علیہ وستم کے لکھواتھ اس محرکے نام بھیجا ان خطوط میں وہ خطوط میں وہ خطوط میں مقامل ہیں منقول و مروی ہوا ہے۔ مصرکے آثار قدیمہ کی کھدائی میں پخط تھا۔ یخط حدیث کی کتابوں میں منقول و مروی ہوا ہے۔ مصرکے آثار قدیمہ کی کھدائی میں پخط برآ مدہوگیا ہے اور آج بھی مصرمیں موجود ہے۔ برآ مدشدہ خط کے الفاظ حدیث کی دوآت

کے بالکل مطابق ہیں ۔اس خط کاعکس بھی شائع ہوجیکا ہے ۔

مدینوں کی حفاظت کا انتظام ابتدا ہی سے زبانی اور کتابت دونوں ہی طریقے سے ہوا ہے علم حدیث کی تاریخ بالکل محفوظ ہے۔ یہ تاریخ مسلسل اور مستنہ ہے۔ صحابۂ کرام نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات اور آپ کی سنتوں کو محفوظ کرنے اور اپنے بعدوالوں ا انہیں نتقل کرنے میں تساہل سے ہرگز کام نہیں لیا۔ انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم سسے جو کچھ حاصل کیا تھا اسے چھیا کر نہیں رکھا بلکہ اسے اپنے بعدوالوں تک پہنچایا۔

عبدالله بن عَمرو بن عاص كہتے ہيں كہ ميں رسول الله صلّی الله عليه وسلّم سے جو كھے شنتا شما، يا دكر نے كريے اُسے لكھ لياكرتا تھا۔ لوگوں نے مجھے منع كباا وركہاكہ رسول الله صلّی لللہ عليہ وسلّم ایک انسان ہیں ، کبھی رضائی حالت میں باتیں کرتے ہیں۔ کبھی غضب کی حالت میں۔ اس پر میں نے لكھنا چھوڑ دیا۔ بچر میں نے رسول اللہ صلّی اللہ علیہ وسلّم سے اس كا ذكر كيا تو آپ نے اپنی انگلیوں سے ایے منہ کی طرف اشارہ كرتے ہوئے قرمایا:

الله الله واقد، منداحدُواری والله فی فی الله فی الله والله فی الله فی

حضرت ابو ہر میرہ کا بیان ہے کہ صحابہ میں مجھ سے زیادہ کسی کے پاس حد شیبی بتھیں۔
عبداللہ فبن عَموبین عاص اس میے تنتیٰ ہیں اس لیے کہ وہ لکھ لیتے تھے اور میں لکھ انہیں تھا۔
عبداللہ فبن عَمروبی عاص نے احا دیبٹ کا ایک مجموعہ لکھ رکھا تھا۔ اس کا نام انہوں
نے صادقہ رکھا تھا۔ اس مجموعہ میں تقریبُا ایک ہزار حد شیبی تھیں۔ (اصابۂ طبقات ابن سعدُ الوداؤد)
حضرت عبداللہ فبن عَمروکی وفات پر یہ صحیفہ ان کے پوتے شعیب بن محمد بن عبداللہ فوکو ملا۔
شعیب سے ان کے صاحبزاد سے عمور دوایت کرتے ہیں۔ (ترندی)

اس سلسلہ سے حدیث کی کتاً بول میں جوروایات ملتی ہیں وہ صحیفہ صادق کی روایات ہیں مصرت علی شی الشرعنہ نے ایک موقع پر لوگوں کو ایک تحریر نکال کرد کھائی جس میں زکو ہ، تحریر ات کے قوانین ، حرم مدینہ اور بعض دوسر سے معاملات سے متعالق کچھا حکا ہتھے۔
تحزیرات کے قوانین ، حرم مدینہ اور بعض دوسر سے معاملات سے متعالق کچھا حکا ہتے ہے۔
(بخاری مسلم احد ، نسا فی)

ایک مرتبه حضرت ابن عباس کے پاس طالف کے کچھ لوگ ان کی کتابوں کو لے کرحاضر ہوتے اور ان کے سامنے پڑھنے لگے 3 ترندی کتاب انعلل ) اس سے بھی اندازہ کیا جا سکتاہے کہ صحابہؓ روایات کو ضبط تحریر میں لانے کی طرف متوجہؓ تھے۔

مضرت عبدالله بن سعود کے صا جزاد سے عبدالرحن ایک کتاب ہے کر آستے اور قسم کھا کر فرایا کہ بہ خود عبدالله بن سعود کے ما جزاد سے عبدالرحن ایک کتاب ہے کہ استان ہیں سعر فرایا کہ بہ خود عبدالله بن سعود کے ما جنداد سے سیان بن سعرہ نے ان سے مدیث کا ایک بڑا سخر سعر قاب سعر قاب کیا ہے دیث سنن اربعہ میں نسخ روایت کیا ہے دہنی افرام م بخاری دونوں نے اس کی بیث تربیح کی ہے کہ اس نسخہ کی تمام موات میں المدین اور امام بخاری دونوں نے اس کی تصریح کی ہے کہ اس نسخہ کی تمام دوایات مسموع تحقیل ہوں۔

حضرت عائث علم كابيان ہے:

جمع ابی الحدیث عن سول نے سرے والد (حضرت ابو بکرم) اللہ علیہ وسلم کی پانچسو اللہ اللہ علیہ وسلم کی پانچسو مائد داند بی تذکر النا اللہ علیہ وسلم کی بانچسو مائد داند بی تذکر النا اللہ علیہ وسلم کی بانچسو مائد داند بی تذکر النا اللہ علیہ وسلم کی بان سے سوٹیس جم کس سے مائد داند بی تناس می کس سے کس

سعید بن ہلال کا بیان ہے کہ جب ہم صرت انس سے نہ یا دہ تفتیش کرتے تووہ ا پینے پاس سے ایک نوسٹ تہ نکالئے اور فرماتے کہ یہ ہیں وہ احادیث جو بیس نے رسول الله صلّی الله علیہ وسلم سے سُنی ہیں اور انہیں لکھ کر آپ پر پیش کر چکا ہوں (متدرک حاکم)

صحیفہ ابو بر میر اللہ وجہد محیفہ ابو ہر میری عبد اللہ طبی بن عمر و بن العالی کے دوب العالی کے صحیفہ مادق محیفہ سعد بن عبادہ معیفہ جا بر بن عبد اللہ، رسالہ سمرہ بن جندب اور سالہ انس بن مالک وغیرہ سے متعلق تفصیلی معلومات کتا بول میں ملتی ہیں۔ یہ عہد صحا برض کی ادکار ہیں۔

یادگار ہیں۔ (تفصیل کے لئے ملاحظہ بومولانا مناظراحسن گیلانی کی کتاب تدوین مدیث )

صحابة كرام كى تعداد حنبول نے حضور صلى الله عليه وسلم كود يكھا يا سنا ابوزرع الرازى كة قول كے مطابق ٥٠٠٠ وون بي الاصابہ في تميز الصحابہ - ابن الجونس مونود بي وه كم و بيش دس مزار صحابة سے حاصل كيا كيا ہے - ابن الجوزى نے جو ذئيره موبود ہے وہ كم و بيش دس مزار صحابة سے حاصل كيا كيا ہے - ابن الجوزى نے

صحاب کی ایک فہرست مع ان کے مرویات ہے وی ہے ان کی تعداد ۱۰۹۰ ہے۔ صحاب کی تعداد کا ہیں وہ ہیں : حضرت صحابہ کرام معنیں سب سے زیا دہ روایات جنہوں نے بیان کی ہیں وہ ہیں : حضرت الو ہر رہے ہی مصرت عبداللہ بن عباس معنی مصرت عاتشہ صدیقہ ، حضرت عبداللہ بن عمر مضابہ ہیں جن کی مرویات کی تعداد ہزار سے زیادہ ہے حضرت عبداللہ عمر و بن عاص ، حضرت علی اور صفرت عمر ان محضرت الو سعید خدری ہیں بحضرت الو بکر من ان صحابہ ہیں جن سے بیا ہنے سواور ہزار کے در میان روایات منقول ہیں بحضرت ابوالوب ان صحابہ بی محضرت ابوالوب ان مصرت عنی ان محضرت ابوالوب ان مصرت ابوالوب ابوالوب ان مصرت ابوالوب ابوالوب ان مصرت ابوالوب ابوال

حاکم صاحب مستدرک کی تحقیق کے مطابق اعلی درجہ کی شیح احادیث کی تعداد تقریبًا در ہزارہ اسے درجہ کی شیح احادیث کی تعداد تقریبًا در ہزارہ ہے درجہ کی شیح احادیث کی تعداد تقریبًا در ہزار سے مہمی کم ہے مصرت الوہ سریر ہ اور صفرت عبداللّذ بن محروب العاص کی مرویات ، دیگر صحابۂ کے نوست تول اور حضور صلّی اللّہ علیہ وسلّم کے خطوط و فرا مین ، معاہدہ العاص کی مرویات ، دیگر صحابۂ کے نوست تول اور حضور صلّی اللّہ علیہ وسلّم کے خطوط و فرا مین ، معاہدہ ناموں اور و نیقوں و عیبرہ کو بیش نظر رکھتے ہوئے اس میں کسی شک وسشبہ کی گئوائش نہیں رہتی کہ دس ہزار سے زیادہ احادیث دور نبوی اور عهد صحابۂ بیں ضبط تحریر میں آجی تھیں۔

صحابہ کے بعد تابعین نے حدیث وسنت کے اس علم کو جوانہوں نے صحابہ سے حاصل کیا تھا، اپنے بعد والول کے بہنچایا۔ تابعین نے صحابہ سے حدیثیں ہی نہیں لیں بلکہ انہوں نے صحابیوں کے حالات بھی بیان کئے اور اس کی وضاحت بھی کی کہ کس صحابی کو حضوصتی اللہ علیہ وسلم کی کتنی صحبت حاصل ہوتی ہے اور اُس نے آپ کو کب اور کس جگہ دیکھا ہے اور کن کن موقعوں پر اُس نے آپ کی خدمت بیں حاضری دی ہے۔ تابعین سے مراد وہ حضرات ہیں جہیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کا تو شرف حاصل نہ ہوسکا لیکن صحابہ کی زیارت انہیں صیب

ہوئی۔ عام اس سے کہ وہ آنحضرت ملی اللہ علیہ دستم کے زمانے میں ہول مگر آپ اصلی اللہ علیہ وسلم، کن زیارت کاموقع ندمل سکا۔ یا عہدر سالت کے آخری ایام میں پیدا ہوئے اس لیے آپ سے فیضیاب نہ ہوسکے۔ اس طرح یہ بات واضح ہے کہ تابعین کا دور آپ کی حیات ہی میں یا کم سے کم ملک سے مسلم سے نشروع ہوگیا تھا سالت میں آپ کی وفات ہوئی ہے سالت سے ہی تابعین کے کام کا آغاز ہوگیا تھا۔ اکا برتا بعین میں چند میں ہیں:

سعیدبن المُسیّب، حسن بھری ،عروہ بن زبیر، سالم بن عبدالله بن عرض نافع مولی عبدالله بن عرض نافع مولی عبدالله بن عرابی شهاب زُرری ، ہمام بن مُنبّه وغیرہ ۔ سعید بن المسیب حضرت عرض کے زمانہ خلافت کے دوسرے سال مدینہ میں پیدا ہوتے سے المبید میں وفات پائی۔ انہوں نے حضرت عثمان '، حضرت عائش ہم حضرت ابو ہر ریرہ ہم نابت سے علم حدیث حاصل کیا ۔

عروہ بن زبیر مدینہ کے متنا زعلا رمیں سے تھے۔ وہ حضرت عائشہ سے نحوا ہرزاد سے ہیں۔ انہوں نے اپنی خالہ محترمہ سے بکثرت احا دیث روایت کی ہیں جضرت ابو ہر رہیرہ اورزید بن ثابت انہوں سے بھی آپ کو تلکند کا شرف حاصل ہے سیرت رسول صلّی اللّہ علیہ وسلّم پرسب سے بیہای کتاب انہوں نے ہی تکھی بیم ہے۔ میں رحلت فرمانی ۔

نافع مولی عبداللہ بن عرض حضرت عبداللہ بن عرض کے خاص شاگر داور امام مالک کے اساد ہیں۔ میزئین نے اس سند (مالک عن نافع عن عبداللہ بن عرض کوسلسلۃ الذہب (طلائی زنجیر) کہا ہے ۔ حضرت نافع کی وفات سے اللہ ہوئی ۔ سالم بن عبداللہ بن عرض مرینہ کے سات فقہا رہیں سے ہیں ۔ اپنے والدمحترم اور دیگر صحابہ سے علم حدیث حاصل کیا۔ ان کی صلت سات فقہا رہیں ہوئی ، ہمام بن منبتہ حضرت الو ہریر ہی کے شاگر دول میں ہیں۔ انہوں نے احادیث کا ایک مجموعہ مرتب کیا تھا ۔ یہ مجموعہ آج بھی موجود ہے ۔ امام احمد بن حنبل نے اپنی سندمیں پور الم مجموعہ مرتب کیا تھا ۔ یہ مجموعہ درحقیقت حضرت ابو ہریرہ کی مرویات کا ایک حصہ ہے۔ اس کی اکثر روایات کو بخاری وسلم میں بھی دیکھا جا سکتا ہے۔

حضرت ابوہر سریرہ کے ایک دوسرے شاگردبشیر بن نہیک نے ایک نسخدان کی مرویّات

كام تب كرك انهين سُنايا تها. اورعض كياكه اهذن اصاسمعت مذاك كيايسب وسى حديثين بي جومين في إلى سي عن مين انهول في فرايا: نعم، بال يه و بي بي ؟ (دارمي) محدین شہاب زہری مشہور نالعین میں سے ہیں۔انہوں نے حدیث کاایک مبت بڑاتحری وْ خيره جِهورُ ا - انهول نے عبدالله بن عمرض انس بن مالک ، سهل بن سعر سع علم حدیث حاصل كيا- تابعين مين سعيد بين سيب ،محود بن ربيع وغيره مصدريث في سراعت كي . ان كي شاگردو میں امام اوزاعی ٔ امام مالک اور سفیان بن عُیبینه جیسے اتمهٔ حدیث شامل میں محدین شهاب زہری کوسلنگ میں عربن عبدالعزیز نے احادیث جمع کرنے کا حکم دیا تھا۔زہری نے احادیث کے ساتھ ہنارصحا بہ کو بھی جمع کیا۔ فت تدوین حدیث میں اقلیت کا سہرا انہیں کے سرہے ۔ (مقدمه شرح قسطلانی ) انهول نے مدینہ کے گورنر الوبجر محدین عمر بن حزم کو بھی فرمان بھیجا تھا كرعمره بنت عبدالرحمن اور قاسم من محمرك پاس جو احادیث ہوں انہیں فلمبند کر لو عمر بن عبدالعزیز نے مملت اسلامی کے نمام ذمر دارول کے پاس فرمان بھیجا تھا کہ وہ صدیث کے ذخیرے کوجے کریں اس کانتیجہ یہ ہواکہ احادیث کے دفتر کے دفتر دارالخلافہ دمشق پہنچ گئے خلیفہ نے ان کی تقلیر مملکت کے گوشہ گوشمیں بھیلادیں ۔ (تذکرۃ الحفاظ ج اص ۱۰۹ ، مختصر مع العلم ص ۳۸) سعیدین جبیر جومشہور تابعی ہیں فرماتے ہیں کہ میں ابن عبّاس کے پاس بیٹھا ہواصحیفیں ککھتا رہنا تھا۔ دسنن دارمی ) اسی طرح مسلم بن قیس ابان کے بار سے میں کہتے ہیں کہمیں نے ابان کو دیکھاکہ انس کے پاس لکھ رہے ہیں 'دارمی)

تابعین میں بحزت ایسے لوگ تھے جن کی پرورٹش صحابۂ کے گھروں میں ہوئی تھی یعض ایسے تھے جنہوں نے اپنی ساری عمرکسی نہسی صحابی کی خدمت میں بسر کی۔ تابعین کے حالات کامطاعہ کیجئے تو اندازہ ہو گاکہ ایک ایک شخص نے کس طرح بکثرت صحابۂ سے ملاقات کر کے نبی حتی الشّدعلیہ وسلّم کے حالات اور آئے کے ارشادات اور آئے کے ارشادات اور آئے معلومات فراہم کی ہیں۔

اکابر تابعین کے بعد عام تابعین اور تبع تابعین کو یبھیے جو سزاروں کی تعداد میں پھیلے ہوئے تنصے۔ ان حصرات نے دُور دُور یک سفر کرکے ایک ایک علاقہ کے صحابی<sup>ن</sup> اوران کے

شاگردول کے پاس جوعلم تھا اُسے جمع کیا۔ یہ دوسری صدی کا دور تھا۔اس دور میں حدیث سے مموع متب كرنے كاكام باقاعد كى كے ساتھ شروع موالس زمانے ميں بہت سے انتخاص نے مديث كع م وعمرتب كية مثلاً ابن جريح مكى المتو في شهاية ، ابن اسما ق المتوفي الهايه ، سعيد بن عروبهالمتوفي سلطايه معمين المتوفي ستهايهم ربيع بن صبيح المتوفي مسلله هراورائمة اركبعه کے تیا رکر دہ مجوعے خاص طور سے شہورہیں ۔ ان میں سے بچہ لوگوں نے فقہی عنوا نات کے تحت احادیث وآ نارکوجمع کیا کچولوگول نے ایک ایک صحابی کی روایات الگ الگ جمع کیس کسی نے نبى سلى التُدعليه وسلم ك غزوات كى تاريخ مرتب كى كسى نے نبى سلى الشرعليه وسلم اور صحابة والعين كے حالات جمع كئے ،ان بزرگول ميں سے جن كى كتابيں آج نگ موجود ہيں ، يہ جين : امام الك المالوبوسف ، المام محد ، محدين اسحاق ، ابن سعد ، المام احد بن عنبل ، اور الوبكرا بن ابي شيبية -موسى بن عُقبه كى كتاب المغازى كابھى ايك حصته جھپ چكائے۔ آج ہم جن بزرگوں كى كتابوں كو نہیں دیکھتے و پھی حقیقت میں ضائع نہمیں ہوئیں بلکہ بخاری ہمسلم دغیرہ ،اوران کے بعد کے بو گول نے ان کوابنی کتا بول میں شامل کر لیا ہے ۔ علاتے حدیث نے احادیث کے جمع کرنے میں غیر عمولی ایثار و قربانی سے کام لیا ہے ۔ وقت کی قربانی کے ساتھ ہی انہوں نے اس کے لیے سرماین خرج کرنے میں دریغ سے کامنہیں لیا ۔ زہری (متوفی سکالمدھ سلم کی ع) نے صدیث کے لیے پانی کی طرح دولت خرچ کی۔ رہید دمتو فی سلسل مرسم سلم علی عرف صدیث کی تلاش میں وہ سب کیھ خریج کر ڈالاجوان کے پاس تھا۔ آخر میں انہوں نے اپنے گھر کی كرايال تك فروخت كروداليل وابن مبارك في حديث في الماش ميس ٠٠٠ و مم كي نقدى خرك ک<sup>لیہ</sup> کیجاں بن میں دمتوفی سلالا ہو بھی ہے ہے اس سلسلے میں جاندی کے . . . د ۱۵ سکتے صرف کر الے او انہیں ایسے باپ سے دراثت میں حاصل ہوئے تھے۔ آخر میں ان کی کھا اس صرتک بینے کئی کہ ان کے پاس ایک جوڑے جونے کے سو اکھ مھی یا فی ندر ہا۔علی بن

ک جامع بیان العلم ج اصطفی که معم ادبارج اصطلاح مراد بارج اصطاعه تهذیب الاسمار ابوزگریا بیلی النووی ص<del>الا ۲</del>۰۰۰

عاصم نے چاندی کے ... ور ۱۰۰ سی خرج کئے۔ فرہبی نے اس سلسلہ میں ۱۰۰ و ۱۵ صف کے ابن رستم نے ... و ۱۰۰ سی خرج کئے۔ فرہبی نے اس سلسلہ میں ۱۰۰ و ۱۵ صف کے ابن رستم نے ... و ۱۳۰۰ اور مہشام بن عبید (متوفی سلاکہ ہم سی ۱۳۰۶ ) نے ۱۰۰ و ۱۰۰ کی چاندی کے سیکے تلاش حدیث میں دکا دیئے نی خطیب بغدادی نے ان لوگول کو ۲۰۰ انٹر فیال دیں جنہوں نے ابنی زندگی حدیث کی خدمت میں مال کی کوئی پرواہ نہیں ہی اشخاص کے نام دیئے جا سکتے ہیں جنہول نے علم حدیث کی الیسی سلسل تاریخ پائی جاتی ہے جو کہیں منتظع کی میں ہوتا۔ اور تاریخ حدیث کا تیسلسل آج کی منتقطع نہیں ہوا۔ امام بخاری سے جن لوگول نے برا و راست بخاری شریف پڑھی ہے ان کی تعداد ۹۰ ہزار کی پہنچتی ہے۔

بخاری سترلیف کے علاوہ اس دُور کی دوسری کتاب شیخ سٹم ہے جسٹن ترتیب کے لحاظ سے اسے ایک ممتاز حیثیت حاصل۔ سنر مانے کی تیسری اہم تالیف سنن الوداؤد دہے۔ اس نہ مانے میں نہا وہ تر احکام و قوانین کے اس اس نہ مانے میں نہا وہ تر احکام و قوانین کے لیے سنن ابوداؤ دایک بہترین ما خذہے۔ اس دور کی چوتھی تالیف جامح تر مذی ہے۔ اس تالیف میں فقی مسلکوں کی تفصیل سے وضاحت کی گئے ہے۔ پانچویں تالیف نسائی کی ہے جو السنن المجتبی کے نام سے مشہور ہے جھٹی تالیف سنن ابن ما جہ ہے۔ ان چھے کتا بول کو محتمین صحاح سِتہ میں شار کرتے ہیں۔ بعض اہل علم ابن ماجہ کے بجائے مؤطا مام مالک کو صحاح سِتہ میں شار کرتے ہیں۔ بخاری مسلم اور تر مذری کوجا مع کہا جاتا ہے۔ اس صحاح سِتہ میں شار کرتے ہیں۔ بخاری مسلم اور تر مذری کوجا مع کہا جاتا ہے۔ اس کی جس سے بیادات، اخلاق ، معاملات و غیرہ تمام ، ہی عنوانات کی حدیثیں جع کی تہیں۔ گئی ہیں۔ متعلق روایا تجمع کی گئی ہیں۔

ہارے اپنے دورمیں ایسے لوگ لاکھول کی تعدا دمیں ہیں جن تک کتب ا حا دیرہ

له تذکرة الحفاظ دشمس الدین الوعبدالله بن احدالذہبی ) ج اصف ، کمه تهذیب الاسار صطار که تذکرة الحفاظ ج صکا سمه معجم الادبارج اصکا هه ایضاً۔

ائمہ مدیث سے سلسلہ بہسلسلہ بہنچی ہیں۔ وہ معلومات جن کے ذریعہ محدثین نے حدیث کے دروی محدثین نے حدیث کے داویوں کے حالات کی جا پخ بڑتال کی تقی وہ بھی معتبر کتا بول کے ذریعہ ہم مک منتقل ہوئی ہیں احادیث کی تحقیق کے سلسلہ میں محدثین کے درمیان جو اِ خلاف ِ آرا ہوئے ہیں وہ بھی اپنے مام دلائل کے ساتھ محفوظ شکل میں ہم مک بہنچے ہیں ۔

احا دیث وروایات کی شکل میں ہے تحضرت صلّی النّه علیہ وسلّم کی زندگی اور آپ کے عہد کے ما حول اورسوسائٹی کا مُفسّل نقث چزنی تفصیلات کے ساتھ ہم تک بیہنیا ہے۔ ایک ایک واقعہ ا در آب کے ایک ایک قول وفعل کی سندموجود ہے جسے جا پنخ کر کوئی بھی تخص کسی بھی وقت يدمعلوم كرسكيّا ہے كە كو تى روايت كس حد تك قابل اغناد ہے ـ رسول خداصتى التّەعليه وستم کے صیحے حالات معلوم کرنے کے لیےا ْس دَور کے کم و بیش چھے لاکھ انسانوں کے حالا مزنب کیے گئے ہیں ۔ بیراس لیے کہ جس شخص نے بھی حضور صلّی اللہ علیہ وسلّم کی طرف منسوب كرك كونى روايت بيان كى ہے اس كى شخصيت كوجا نے بركھ كريدرائے قائم كى جا سكے كه اس کے بیان برکس صریک اعتماد کیاجاسکتاہے۔ تاریخ تنقید کایدایک ایسا علم ہے جس کی تدوین انتہائی باریک بین کے ساتھ موتی ہے جس کی کوئی دوسری مثال نہیں اپیش کی جاسكتى -اس كامقصدبهب كرآ نحضرت سلى الشعليه وسلم كى طرف جو بات بهى منسوب موتى ب اسے ہر پہلو سے جایخ پر کھ کرید رائے قائم کی ہے کہ اس کا نتساب آپ کی طرف سیج ہے یا نہیں محدثین نے صحت وسقم کے جا پنجنے کے لیے سخت سے سخت اصول قائم کئے حن سے صبح اورجعلی قسم کی حدیثوں میں باسانی امتیا زکیاجا سکتاہے۔ محدثین نے ہرحدیث کے بارے میں اپنی ذاتی رائے مھی ظام کرردی اور بہتا دیا کہ و کسی حدیث یاروا بب کوصحت یا عدص حت کاکیا درجہ دیننے ہیںا وراس کے لیےان کے پاس کیا دلائل ہیں محدثین نے ننقید کےاصو کواتنی نرقی دی که استناد ، جرح ، تعدیل احوال وغیره مستقل فن مزنب ہو گئے علام چرا اری نے توجیہ النظر میں حدیث سے تعلق ۲ ھ قسم سے علوم کو بالتفصیل بیان کیاہے۔ كسى بھى روايت كى تحقىق كے سلسلەملىن سىخت سے سخت معياريهى موسكتا ہے كہ ہم يەدىكھييں کرروایت ہم ککس طریقے سے پہنی ہے۔ درمیانی واسطوں کاسلسلہ آخر تک قائم ہے یا

نہیں۔ درمیان کے راویوں نے جس جس کے واسطے سے روایت بیان کی ہے اس سے اس کی ملاقات ہے یانہیں۔ راوی نے روایت کس عمرا ورکس حالت میں بیان کی ہے۔

جن بوگوں کے ذریعے اور واسطے سے روایت منقول ہوئی ہے وہ اپنی سیرت وکر دارو غیرہ کے لیا تھا ہوئی ہے دہ اپنی سیرت وکر دارو غیرہ کے لحاظ سے کیسے شعے ؟ وہ جھوٹے بد دیانت تو نہیں شعے۔ ان کا حافظ کیسا تھا ؟ روایت کو سیح طور رہر یا در کھنے اور اسے سیح شکل میں نقل کرنے کی صلاحیت ان کے اندر تھی یا ہیں؟ جوروایت انہوں نے کی ہے اس میں ان کی کسی قسم کی ذاتی یا جاعتی غرض تو پوسٹ بیدہ نہیں ہے ؟

روایت کورا وی نے لفظ بلفظ نقل کیا ہے یا محض اس کے مفہوم ومعیٰ کو ا پینے لفاظ میں بیان کیا ہے ، راوی کی بیان کی ہوئی روایت دوسر سے طریقوں سے بھی منقول ہوئی ہے یا نہیں ؟ اگر دوسر سے طریقوں سے یہ روایت نقل ہوئی ہے تو بیا نات میں انقال ہوئی ہے یا ان میں اختلاف ہے تو وہ کس حد کہ ہیا نات میں اگرا ختلاف ہے تو وہ کس حد کہ ہیا نات میں اگرا ختلاف ہے تو وہ کس حد کہ ہیا نات میں اگرا ختلاف ہے تو وہ کس حد کہ طریقوں میں سے جن کے درمیان نہیں پا یا جا تا ہے ؟ اگر پا یا جا تا ہے تو وہ کل طریقوں میں سے جن کے در لیے یہ روایت بینچی ہے کون ساطر لیے ذیا دہ قابل اعتماد ہے ؟ مراج اور آپ کے اخلاق وسیرت اور آپ کے ماحول اور سوسائٹی کے بارے میں جو روایت ان کے خلاف تو نہیں ہے آگر روایت ان ساکر کو اس کے جا دو ایت کے خلاف تو نہیں ہے ؟ اگر روایت کی بیم کوئی امر کے بارے میں محدثین نے ان ساکر کوئیٹن نظر کھا ہے ۔ اس کے بعد انہوں نے کسی روایت کے بارے میں میں کوئی رائے قائم کی ہے اور اس کے بارے میں صحت یا عدم صحت کا فیصلہ کیا ہے ۔ اس کے وی رائے قائم کی ہے اور اس کے بارے میں صحت یا عدم صحت کا فیصلہ کیا ہے ۔

### درایت کااستعال

احادیث کی جانج بر کھ میں روایت کے ساتھ درایت کا استعمال بھی ضروری ہے۔ اٹ لام کی رُوح سے پوڑرے طور پر آشنا ہونے کے بعد جب کوئی احادیث کا کثرت سے مطالع کرتا ہے تو کنزت مطالع اور مارست سے اس کے اندر یہ ملکہ بیدا ہوجاتا ہے کہوہ کسی حدیث کودیکھتے ہی سمجھ سکے کہ وہ رسولِ نعدا صلّی السّٰہ علیہ وسلّم کا فول وعمل ہو سکت ا ہے یا نہیں ؟

للاعلى قارى نے موضوعات كبيرميں لكھاہے:

وقد سئل ابن قيم الجوزيه هل يمكن معرفة الحلايث الموضوع بن ابط من غيران ينظر في سندة فقال: هذا سوال عظيم القد روانها يعرف ذلك من تطلع في معفة السنن الصحيحة وخدطت بلحمه و دمه وصاد له فيها ملكة واختصاص شديد بمعرفة السنن والأثار ومعرفة سيرة الرسول عليه الصّلاة والسّلام وهديه فيما ياسر به اوينهى عنه و يخبر عنه ويد عوا اليه ويحبه ويكرهه وليشرعه الامة بحيث كانه مخالطه عليه الصلوة والسلام بين اصْحَابه الكرام فمثل هذا يعرف من احواله وهديه وكلامه واقواله وإفعاله:

"ابن قیم جوزی سے دریا فت کیا گیا کہ کیا یہ مکن ہے کہ موضوع حدیث کواس کی سند پر نظر کئے بغیر ، پہچان لیا جائے۔ انہوں نے کہا کہ پیسوال بڑی ہی اہمیت کا حامل ہے۔ یہ پہچان اس شخص کو ہوسکتی ہے جسے سنن اور جیجے احادیث کی پوری نبر ہو۔ اور علم حدیث اس کے گوشت اور نون میں شامل ہو گیا ہو اور اس علم میں اسے خاص ملکہ حاصل ہو گیا ہو اور اس علم میں اسے خاص ملکہ حاصل ہو گیا ہو اور اس نے سنن و آئا رسے گہری و اقفیت اور سیرت رسول صتی اللہ علیہ وسلم کی معرفت بہم بہنچائی ہو۔ اور وہ بخوبی آپ کی مرایت کو پہچان گیا ہوا ور اس بات کو کہ آپ کس چیز کا حکم دیتے ہیں ،کس چیز سے روکتے ہیں کی سبات کی خبر دیتے ہیں ،کس چیز سے روکتے ہیں کی سبات کی خبر دیتے ہیں ،کس چیز سے روکتے ہیں کی سبات کی خبر دیتے ہیں ،کس چیز کے اور کی طرف دعوت دیتے ہیں ،کیا چیز آپ پسند فرماتے تھے جب کوئی

ستخصان امور کے جاننے میں اس درجہ تک بہنچ جائے کہ گویا وہ آنحضرت ملی التّہ علیقِمّ کے ساتھ آپ سے صحابۂ کرام نمیں شامل ہے، تو وہ شخص بہنچان جائے گاکہ کیا چیز آپ کے احوال اور آپ کی مدایت سے تعلق رکھتی ہے اور کون ساکلام آپ کا ہے اور کن اقوال و اعمال کو آپ کی طرف نسوب کیا جاسکتا ہے یہ

امام ربیع بن خثیم نے درایت کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے:

ان للحديث ضوء النهارتعرف وظلمة الليل تنكره (تدريب الراوي)

تحدیث میں ایک روشنی ہوتی ہے دن کی روشنی جیسی اور ایک تاریکی ہوتی ہے رات کی تاریکی جیسی۔ اس روشنی اور تاریکی میں تمیز کرنا درایت ہے ؟

عبدالحق محدث دہلوی گئے مشرح سفرانسعا دہ میں ایک واقعہ لکھا ہے کہ ایک شخص نے علم حدیث کے ما ہر کے سامنے ایک حدیث پیش کی ۔اس نے کہا معلول ہے ۔ دریا فت کیا کہ کس عقت کی بنا براسے معلول قرار دیتے ہیں ۔ کہا : نہیں بیان کرسکتا ۔ البتہ اس کے سننے سے طبیعت بے مزہ ہوگئی ۔ وہ شخص کئی محد ثول کے پاس گیاسب کا جواب ایک ہی تھا جس طرح سکتے کو صرّاف ہاتھ میں لیتے ہی بتا دیتا ہے کہ یہ کھوٹا ہے یا کھرا ہے ۔ مھیک اسی طرح فہم حدیث میں جن کو لیتر اور کما ل ہوتا ہے وہ بیلی ہی نظر میں بھے جاتے ہیں کہ کوئی روایت کس درجہ کی ہوسکتی ہے ۔ مافظ ابن جرنے لکھا ہے کہ محدث کی مثال صرّاف اور جو ہری کی ہے ۔ بساا وقات روپیہ کے مافظ ابن جرنے لکھا ہے کہ محدث کی مثال صرّاف اور جو ہری کی ہے ۔ بساا وقات روپیہ کے دروپ اور آ و از تک میں کوئی فرق محسوس نہیں ہونا لیکن صرّاف چھوتے ہی اس کے کھوٹ کو جان لیا ہے ۔

احاً دیث کامطالعہ کرنے والے اس حقیقت سے بخوبی واقف ہوتے ہیں کہ بی گی اللہ علیہ وسلم کی زبان اور آپ کے بیان میں ایک انفرادیت پائی جاتی ہے۔ آپ کی اپنی ایک زبان اور آپ کا پنا ایک مضوص انداز بیان ( Style ) ہے۔ احادیث صحیحہ میں آپ کی شخصیت بول رہی ہوتی ہے ۔ ان میں آپ کے مقام اور منصب عالی کی جھلک نمایاں ہورہی ہوتی ہے آپ کے ارشا دات میں اس درجہ انفرادیت پائی جاتی ہے جس کی کوئی نقل نہیں کرسکتا۔ وہ

خصوصیات کوئی کہاں سے لاسکتا ہے جو آپ کو خدانے عطافرائی تھیں۔ جو لوگ نبی ستی التُرعلیہ وسلّم کی زبان سے وا قف ہیں وہ سی حدیث کو دیکھتے ہی بتا سکتے ہیں کہ وہ صحیح حدیث ہے یا موضوع ہے بلکہ روایت باللفظ اور بالمعنیٰ کا فرق تک وہ بآسانی کر لیتے ہیں۔ راوی نے حضور ستی التّٰعلیہ وسلّم کی بات کو جہال اپنے الفاظ میں بیان کیا ہے وہ فورًا محسوس کر لیتے ہیں کہ بات تو آپ ہی کی ہے مگرز بان وا لفاظ آپ کے نہیں بلکہ راوی کے اپنے ہیں۔

جس طرح آنحضرت صلّی اللهٔ علیه وسلّم کی شخصیت تمام شخصیتوں سے بڑھ کرمجوب اور باعظمت ہے اسی طرح آپ کا کلام بھی سارے کلام برِفائق و برزرہے یو دنبی صلّی اللّه علیم سلّم کاارشا دیے :

أُعُطِينَتُ جَوَا مِعَ الْهِ لِيهِ "مُحْطِامُ اوْرُحْمُرِاتُ كِينِهُ كَى صلاحِية عطالَكُنَّ ؟،

آج مخالف پرطنز وتعربین کرتے نظر نہیں آتے اور نہ سامعین کوم عوب کرنے کے لیے

تقریریں بے جا جوش و خروش دکھاتے اور مبالغہ سے کام لیتے ہیں۔ آپ کا جائے اور مختصر کلام بڑے برے مبسوط خطبوں پر بھاری ہوتا ہے۔ استدلال ہیں ہمیشہ آپ سیحائی کو پیش کار کھتے ہیں۔ آپ اتن ہی بات کرتے ہیں جہن تق اور درست ہوتی ہے۔ گفت گو میں نہ زیادہ جھرتے ہیں اور نہ بات کرتے ہیں۔ کام نہ اتنا طویل ہوتا ہے کہ لوگوں کو اُکیا دے اور نہ اس میں اور مختصر ہوتا ہے کہ بوتے ہیں۔ اسلوب وانداز بیان حسن و دل کشی ہے ہوئے ہوتے ہوتا ہے۔ آپ کی زبان میں فطری سلاست و روانی پائی جاتی ہے۔ بوش واضطراب کا اظہار آپ کے یہ بال ہوتا بھی ہے تو بشکل سکون ہوتا ہے۔ کلام میں بوش واضطراب کا اظہار آپ کے یہاں ہوتا ہی ہے تو بشکل سکون ہوتا ہے۔ کلام میں کسی طرح کی شدت اور ہے اعتدالی نظر نہیں آئی۔ آپ کے ارشا دات کو جتنا زیا دہ پڑھتے ، اس کی اثر انگیزی بڑھتی جاتی ہی اور کلام کی ادبی و معنوی خصوصیات نمایاں ہوتی چلی جاتی ہیں ہے۔ ہیں ہے۔

گفت گوست کا پورالحاظ فرمات نظرات میام وقیم کی وسعت کا پورالحاظ فرمات نظرات بہیں۔ تریف کو اسلام کی در بعد ساکت و خاموش کرتے ہیں۔ آپ کے کلا) میں بے لقینی کا شاہئہ کہ تہیں یا یا جا تا مصری عالم سیّد محمود شاکرنے لکھا ہے کہ حدیث بیول کو بلاغت کا انتہائی بلند در جہ حاصل ہے جس یک پہنچنے کی کوشسش لوگوں کی گرذمیں تورد تی سے لیے محمود شاکر کے اس تا نریس کوئی مبالغہ نہیں بلکہ یہ ایک حقیقت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بلاغت و فصاحت تک رسانی ممکن نہیں۔

ایک اور ببلوسے دیکھئے میچے احادیث میں بہیں فکروعل کا ایک محمل نظام ملتا ہے۔ اس نظام کا تعلق انسانی زندگی کے کسی خاص شعبے سے بہیں بلکہ ہر شغبے سے ہے۔ افکار و نظریات کے مسائل ہوں یا علی زندگی کے مسائل ، نتوا ہ ان کا تعلق انفرادی نه ندگی سے بہو یااجتماعی اور بین الاقوامی زندگی سے تمام ہی مسائل اور انسانی نه ندگی کے تمام ہی شعبے اس سے متعلق ہیں۔ اس نظام زندگی کے تمام اجزا۔ میں با ہم منطقی ربط یا یا جا آیا ہے اور

ك ديكھ ابسان والبيين مله مفاكنوزالسنة .

فکروعل کے اس نظام کا اقل سے آخریک اپنا ایک مخصوص مزاج ہے۔ نظام ہے ایسا تھل مولوط اور تقالم ہے ایسا تھل مولوط اور تقوار ن نظام مختلف ذہنوں کے ذریعہ و جود میں نہیں آسکتا۔ فکروعل کا یہ نظام ایک ایسا اہم ذریعہ ہے جس کی مدد سے موضوع اور کمزور روایتوں کو بآسانی الگ کیا جا سکتا ہے ۔ اس نظام فکروعل سے موضوع روایتوں کی عدم مطابقت نو دبتا دے گی کہ وہ موضوع اور غیر معتربیں۔

# خبروا صریحی دین میں جتت ہے

ایسی روایت حس کے را وی ہردور میں اسنے زیاد ہ رہے ہوں کہ ان کا جھُوٹ پرشفق ہو نا عادتًا مکن نہو، نبر متوا ترکہلاتی ہے جس روایت کے راوی تعداد میں توا تر کے درجے کو نہینچے ہوں اسے اصطلاحًا جرواحد کیتے ہیں۔ خبرواحد کامطلب پنہیں ہے کہ اس کاروا بت کرنے والا مردورمیں صرف ایک ہے کسی صدیث سے راوی صحابہ و تابعین کے دورمیں بکثرت موجود موں ، الیکن کسی ایک دورمیں کسی وجہ سے اس کے راولوں کی تعداد کم ہوجائے تو اسے خبر متوا ترکے بحائے خبروا حد ہی کہیں گے۔ روایات اکثر و بیشہ خبر واحد ہی کا درجہ رکھتی ہیں، متواترر وایات کم ہیں۔ بعض بوگ اس طرح کا خیال طاہر کرتے ہیں کہ خبر و احد سے صرف طن غالب ہی حاصل ہوتاہے۔اس سے تقیین مأصل نہیں ہوتا۔اس لیے نبروا مدکو دین و ند ہب کی بنیاد بناناصحے نہیں ہے۔ سکن یان کی صریح زیا دئی ہے نود ہماری زندگی مے اکثر و بیشتر فیصلول کا انحصار طنِّ غالب پریم ہوتا ہے۔ قرآن نے بھی طنی شہاد توں کوغیر معتبر نہیں فرار دیا۔ بلکه ان کااعتبار کیاہے۔ یہال کک کراس کی بنیا د پرایک مسلمان کانون تک مباح ہوسکتا ہے ،زنا، فذف ا ور سرقد کے سلسلہ میں فیصلوں کی بنیا درو بھار شہا دتوں پر ہی رکھی گئی ہے جن سے ایک مسلمان کو کوڑوں کی سزابھی دی جاسکتی ہے اور اس کا ہاتھ بھی کا ٹاجا سکتا ہے۔جب قرآن غیر متواتر شہادتوں برنظام عدل کی بنیا در کھتا ہے بھرکسی مسلمان شخص کے لیے یہ کہنا کیسے مجمع موسکتا ہے كە حدىث رسول صلى الله عليه وسلم كے بيے م دور ميں دوجار را ويوں كا ہونا كا في نہيں ہے ، ابت آ راویوں کے لیے عادل اور قابل اعتماد ہونا ضروری ہے، اس کی تقیق ہی کے لیے اسمار الرجال میسا

عظیم الشان فن ایجاد ہواہے۔

قران مجيد مين ارشا د مواسے:

يَّا يَّهُ اللَّذِئِنَ المَنْوُ النَّجَاءَ كُمُ فَاسِقُ عِنْبَاءِ فَتَبَيَّنُوْ الْ فَالْمَافَعَلْتُهُ وَالْمَافَعَلْتُهُ وَالْمَافَعَلْتُهُ وَالْمَافَعَلْتُهُ وَالْمَافَعَلْتُهُ وَالْمَافَعَلْتُهُ وَالْمِاتَ اللَّهِ فَتُصُمِّحُوا عَلَى مَافَعَلْتُهُ وَالْمِاتِ الْمُواتِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ ا

اُ سے ایمان لانے والو اجب کوئی فاسن شخص تمہارہ پاس کوئی جر لے کرآئے تواس کی تحقیق کر ایمان لانے والو اجد میں تمہیں تواس کی تحقیق کر لیا کر و کمیں ایسانہ ہو کہ تم ہے تقیق کسی قوم برجا پڑوا وربعد میں تمہیں ایٹ کے برنادم اور شرمندہ ہونا پڑے ہے،

اس آیت میں قرآن خبرواحد کوردکرنے کا حکم نہیں دیا۔ خبراگر فاستی کی دی ہوتی ہے تواس کی تحقیق کی دی ہوتی ہے تواس کی تحقیق کی دی ہوتی ہے تاب کا تاب کہ اس آیت سے یہ بات اپنے آپ نکلتی ہے کہ اگر خبر کسی ایست تحقیق کے کی دی ہوتی ہے جو فاستی نہیں بلکہ اس کی عدالت اور اس کی بیتا تی پر اعتماد ہے تو مزیر تحقیق کے بنیر بھی دی ہوتی خبر کی بنیاد بر کارروائی کی جاسکتی ہے۔

تو دقرآن کریم کے کتاب الہی ہونے کا یقین بھی ہمیں ایک معتبر اور قابل اعتماد سبتی حضرت محد سبقی اللہ علیہ وسلم کی شہادت سے حاصل ہوا ہے۔ خدا کی جانب سے کثیر انتخاص اور ملا تکہ نے آگر ہمیں اس کے کلام الہی ہونے کی خبر نہیں دی ہے۔

قرآن کے علاوہ حدیث سے بھی اس کا ثبوت ملتا ہے کہ خبر واحد ہمارے لیے حجت ہے۔ اس سلسلمیں چند مثالیں ملاحظہ ہول:

یزیدبن شیبان کابیان ہے کہ ہم عرفات میں تھے۔ اتفاق سے ہماری جائے قیام حضور کتی الشرعلیہ وسلم کی قیام گاہ سے دور تھی۔ ہمارے پاس آپ کا قاصد یہ بیام ہے کرآیا کہ ہم جہاں تھہرے ہوئے ہیں اسی جگر مہی، وہاں سے نتقال ہونے کی ضرورت نہیں، عرفات میں جہاں بھی قیام ہوجائے فرلیف وقوف ادا ہو جا تا ہے۔ اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ ایک تقد آدمی کی دی ہوئی خبر دین میں جت کا درجہ رکھتی ہے ورنہ آپ اپنی طرف سے ایک ہی شخص کو نہ پھیجے۔ سا سے میں نبی تلی اللہ علیہ وسل حضرت ابو بکرٹے کوا میر عج بناکر بیسیجتے ہیں۔ اس کے بعد سور ۃ التو ہدی ابتدائی آیات نازل ہو تیں تو آپ نے حضرت علی کوروا نہ کیا تا کہ وہ حج کے موقع پروہ آیات لوگوں کوٹ نادیں ۔

آپ نے جہال بھی قاصدیا عامل روانہ فرمایا ہے'اس میں عدد کاکوئی کیا ظنہیں فرمایا آپ دستی اللہ علیہ وستم ، بحرین کے وفد کے ساتھ ابن سعد بن انعاص کوروانہ کرتے ہیں یعافہ بن جبل کوئین بھیجے ہیں ، قیس بن عاصم ، زبر قان بن بدر اور ابن نہ بیروغیرہ کوان کے اپنے اپنے قبیلوں کے پاس روانہ کرتے ہیں اِسطح اسلام کی دعوت کے سیلسلے میں آ ہے نے مختلف بلاد میں ایسے بارہ قاصدر وانہ فرمائے ۔ آپ نے صرف اس بات کالحاظ فرمایا کہ ہرسمت ایسا شخص ہیجا مائے ہواس نواح میں متعارف ہو ناکہ لوگوں کو اس کے بارے میں کسی طرح کا مشبہ نہ ہوا ور انہیں قیمین ہوجا کے کہ وہ و اقعی خدا کے رسول صلّی اللہ علیہ وستم کا قاصد ہے ۔

ان مثالوں سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ سی بات کے لیے بیضروری نہیں ہے کہ اس کی شہادت ایک جم غفیر ہی دے صحابۃ کرائے کسی خبر کے تسلیم کرنے کے لیے خبر متواتر کے پابند نہ تھے ۔ اس کی کتی ہیں مثالیس کتب احادیث سے پیش کی جاسکتی ہیں حضرت انس کئے ہیں کہ ابوطلی ہیں کہ ابوطلی ہیں کہ ابوطلی ہیں کہ ابوطلی نے آکر خبر دی کہ شراب جرام ہوگئی ، بیٹ ننا تھا کہ ابوطلی نے کہا کہ انس اُٹھوا ور شراب کے مٹلے تو ڈوالو میں نے آکھ کور شراب کے مرتن تو ڈوی ہے ۔

دیکھتے صف ایک شخص کے بیان پرشراب کی حرمت کا یقین کر لیا گیا ۔ ندانہوں نے جرمتواتر کا انتظار کیا اور ندانہیں حضور صتی اللہ علیہ وستم سے بالمشا فداس کی تصدیق کی ضرورت محسوس ہوئی ۔

ا ہلِ قباصبح کی نماز میں تھے کہ ان کے پاس حضور حتی اللہ علیہ وسلّم کا قاصد تحویلِ قبلہ کی خبر سے کر پہنچا تو ہرایگ نے نماز کے اندر ہی اپنار شخ بیت المقدس کی طرف سے سبحدِ حرام کی طرف کر لیا۔ انہیں ایک شخص کے بیان پر تقیین کرنے میں کوئی تامّل نہ ہوا۔

حقیقت یہ ہے کریقین کے حصول کا انحصار صرف تواتر ہی برنہیں ہے متفرق دلائل

اور قرائن جمع ہوکر حب کسی امری شہادت دیتے ہیں تولفظی توا تر نہ سہی ایک طرح کامعنوی توہ تر لازگا پیدا ہوجا تا ہے جو حصولِ لقین کے لیے کافی ہوتا ہے۔ امام شاطئ اس سلسلہ ہیں فرطتے ہیں :

وانماالادلة معتبرة ههناالمستقرأة من جملة ادلة طنية تضافرت على معنى واحد حتى افادت فيه القطع فان للاجتماع من القوة ماليس للافتراق ولاجله افادالتواتر القطع وهذا نوع منه وفاذا حصل من استقراء ادلة المسألة مجموع يفيد العلم فهوالدليل المطلوب وهو شبيه بالمتواتر الموافقات جاملاس

"عام طور پر جود لا کر عتر پی وه اس طرح کے پی جو اگر جہ الگ الگ ظتی ہیں ، مگر کسی ایک سلمیں سب کے تفق ہونے کے سبب اس سکہ بیں ان سے نقین حاصل ہموجا تا ہے۔ سب دلائل کے ملنے سے جو قوت پیدا ہو سکتی ہے وہ ان کی انفراد تی ٹیست میں نہیں پیدا موسکتی نجر متوا ترسے بھی اجتماعی قوت ہی کے سبب لیقین حاصل ہو تا ہے۔ لیس جب سی سکہ کے لیے متفرق دلائل جمع ہموجائیں توان کے مجموعہ سے ایک یقین حاصل ہوجا تا ہے اور یہ ایک طرح سے معنوی توا ترکے مثل ہو جاتا ہے "

ابن تیمیهٔ کابیان ہے کہ جب کوئی واقع کسی تحصی کی زبانی ہم سنتے ہیں بھر مختلف مقامات سے مختلف انداز میں اس کی مختلف شہا دئیں مل جاتی ہیں تواگر چران میں سے ہرایک شہاد تکی حیثیت اپنی جگہ خبروا حد کی ہوتی ہے لیکن ان جروں کے ملنے سے ہمیں پورالیقین ہوجا تا ہے کہ یہ واقعة مسج ہے کہ یہ واقعة مسج ہے کہ یہ واقعة مسج کے میان کر میان کر بیان کر بیان کر بیان کر بیان کر بیان میں اتفاق با یا جائے۔ مثال کے طور بر بخاری اور سلم میں ہوا ہے کہ ایک شفر میں آنحضرت میں اور خور میں اختلاف ہے کیکن جا برض سے اونٹ خریدا کھا یہ مختلف ہے کہ ایک متحد دکھ لی سے یہ علوم ہوتا ہے کہ آپ نے جا برش سے اونٹ خریدا تھا یہ مختلف اشخاص متحدد کھ لی سے یہ علوم ہوتا ہے کہ آپ نے جا برش سے اونٹ خریدا تھا یہ مختلف اشخاص متحدد کھ لی سے یہ علوم ہوتا ہے کہ آپ نے جا برش سے اونٹ خریدا تھا یہ مختلف اشخاص

جب ایک واقعہ بیان کرتے ہیں اور اس کا کوئی نبوت وقرینہ نہیں یا یا جا تاکدان اشخاص نے اس سے پہلے باہم مل کراصل خرکو کھڑا ہو' اور نہ اس خبرسے اُن کی کوئی ڈائی عرض وابستہ ہے تو پھراس واقعہ کو یقین کرنے میں ہمیں کیا تامل ہوسکتا ہے۔ (توجیہ النظر صسم ۱۳)

علامہ جزائری نے اس سلسلہ میں ایک اور کام کی بات کھی ہے و ہ اس اعتراض کا کہ محترثین نے صدیث کی کتا بول میں ضعیف اور کمز ور حد شیں کیوں جمع کی ہیں 'جو اب دیتے ہوئے گئے میں کہ جہول اور کمز ورحا فظہ کے اشخاص کی احادیث محدثین اس لیے جمع کرنے تنصے کہ یہ حدثیمیں کم سے کم کسی ضمون کی تفویت اور تائید میں کار آمد ثابت ہوسکتی ہیں۔ (توجیان ظری اللہ کہ یہ حدثیمیں کم احمد کا ارشا دہے:

قى اكتنب حديث الرجل لاعتبري «بير كهى ايك شخص في حديث اس يه لكهة ابول كه اس كومتا بعت اوتزوا مد كے طور بركام ميں لاسكول ليج

### چنر شبهات اورأن كاازاله

او پرجو کچھ عرض کیا گیا وہ یہ اندازہ کرنے کے لیے کافی ہے کہ جس طرح اللہ نے کتاب اللہی کی حفاظت کی ہے اور وہ ہم تک بالکل محفوظ شکل میں پہنچی ہے۔ اسی طرح اس نے اپنے رسول کی سُنّت کی حفاظت کا بھی انتظام فرمایا ہے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشا دات اور آئے کی سیرت اس طرح ہم کک پہنچی ہے کہ ہم محسوس کرتے ہیں کہ گویا آج بھی آئے ہمارے در میان موجود ہیں۔ اُس میں نبین کہ صدر اول کے بعد بعض غلط کار اور خدا ناتر س لوگوں نے آئی کی جانب ایسی باتیں تھی نسبوب کیس جو در حقیقت آپ (صلی اللہ علی وسلم ) کی نہیں کی موضوع اور غلط روایات کو محدثین نے تنقید کی سونی پر رکھ کر الگ کردیا۔

له توجیهالنظر-

احادیث کے سلسلہ میں عام طور سے لوگوں کو چند اُلجمنیں پیش آتی ہیں۔ہم چاہتے ہیں کہ ان کی وہ اُلجمنیں بھی رفع کر دی جائیں۔احا دیث کے سلسلہ میں ایک شبریہ کیا جا تاہے، اگرا حادیث کا ذخیرہ سند ہے اور اسے دین ہیں جت کی حیثیت حاصل ہے توحضرت عمر شنے روایت حدیث پر پابندی کیوں سکا دی تھی حضرت عمرضی الشعنہ جس وجہ سے بکٹرت روایت کرنے کوپ ندنہیں کرتے تھے۔ وہ یہ مرکز نہ تھی کہ وہ سُنّت کو دین میں کوئی اہمیت نہ نیت مذہبت موسی تھی کہ حضرت عمرض المائی حضرت عرض نے خوری میں کوئی اہمیت نہ ہے کہ حضرت عرض نے موسی تھی کہ حضرت کوری کی ان ایک کی محضرت عرض نے موسی تھی کہ حضرت کی موسی تھی کہ حضرت کی موسی تھی کہ حضرت کوئی اور ان باتوں سے بچا ہوگی اندیشہ ہو۔ نیز انہیں اس بات کا بھی جو نے جن سے قرآن میں دو سری چیزوں کے ملنے کا اندیشہ ہو۔ نیز انہیں اس بات کا بھی خوف تھا کہ جو حد شیں لوگوں کو اچھی طرح محفوظ نہ ہوں کہیں وہ ان کے روایت کرنے برجری نہ ہو جائیں۔

ایک بات یکی جاتی ہے کہ احادیث بیں چونکہ اختلاف پایا جاتا ہے اسس لیے وہ اساقط الاعتبار قراریاتی ہیں۔ حالا نکہ اس بات میں بھی کوئی وزن نہیں ہے۔ جن لوگوں نے احادیث کامطالعہ کیا ہے وہ اس حقیقت کو ٹوب جانتے ہیں کہ روایات میں انفاق زیادہ ہے۔ اختلافات با سے کمی جاتے ہیں وہ نے درمیان جو اختلافات با سے کمی جاتے ہیں وہ زیادہ ترصب ذیل قسم کے ہیں :

ایک ہی تفریریا واقعہ ہے۔ راویوں نے اس کواپنے اپنے الفاظ میں بیان کیا ہے۔ ان کے الفاظ الگ الگ یقینًا ہیں لیکن معافی میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ ظاہر سے اس اختلاف کو اختلاف نہیں کہا جاسکتا۔

یک ہی واقعہ یاتقریرہے کسی راوی نے اس کا کوئی حصہ بیان کیا ہے کسی نے کوئی دوسراحصہ نقل کیا ہے کسی نے کوئی دوسراحصہ نقل کیا ہے۔ حالانکہ فی الواقع ان کے درمیان اختلاف مسرے سے ہے مہی نہیں۔

ایسا بھی ہوتا ہے کہ ایک حدیث بہلے کی ہے اور دوسری بعد کی ہے ۔ بعد کی حدیث

نے پہلی حدیث کے حکم کوننسوخ کر دیا ہے جسٹنفس کو اس حقیقت کی جرنہیں ہے اُسے حدیثوں میں تضا دنظر آسکتا ہے ۔ حالانکہ وہاں تضا دنہیں ، حکم کی تبدیلی پائی جاتی ہے جضور صلّی السّر علیہ وسلّم صاحب بشریعت تھے ۔ خد ا کے حکم برآج کسی حکم کوننسوخ فرما سکتے تھے۔ اس میں قباحت کی سرے سے کوئی بات ہی نہیں ۔

ا ختلاف کی پیساری نوعیتیں ایسی ہیں کہ انہیں حقیقی اختلاف نہیں کہا جاسکتا۔ اگر چینر روایات ایسی کل بھی آئیں جن میں پائے جانے والے اختلاف کورفع کر نامشکل ہوتو ان کے ستوط سے یہ کیسے لازم آتا ہے کہ سارے ذخیرہ ّا حادیث کو ساقط الاعتبار سمجھ کردریا بُرْد کر دیا جائے۔

ایک بات یہ بھی کہی جاتی ہے کہ احادیث میں حد درجہ اجمال اور بے ربطی بائی جاتی ہے جس کی وجہ سے ان کا سبھ آشکل ہے۔ یہ بات بھی وہی شخص کہد سکتا ہے جس کی نظرا حادیث جس کی وجہ سے ان کا سبھ آشکل ہے۔ یہ بات بھی وہی شخص کہد سکتا ہے جس کی نظرا حادیث ایسی ہیں، جو اگر کسی جگہ مختصرا وربے ربط ہیں تو وہی کسی دو سری جگہ سیاتی و سباق اور متعلقہ تفصیلات کے ساتھ منقول ہوئی ہیں اور جور واتیس تفصیلات کے ساتھ بیان نہیں بھی ہوئی ہیں ان کے الفاظ میں ایسے اشار سے موجود ہیں جن سے ان کے بین نظر پر روشنی بڑتی ہے۔ البتہ ان کے اشار ول کو سبھنے کے لیے مفار دری ہے کہ آدمی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے جہد مُبارک اس وقت کے معاشرے کے حالات وغیرہ کا علم بخوبی رکھتا ہو۔ ایسی صورت میں کسی روایت میں کسی قول یا وا قوم کا ذکر دیکھ کر اسے اس کا بہ آسانی اندازہ ہو جائے گا کہ اس کا لیس منظر کیا ہے۔

# المبرومي تبن

ور دین کے خادموں اور محترثین کرام کی فہرست بہت لمبی ہے۔ یہاں اختصار کے ساتھ چندمقتد رہستیوں کا تذکرہ کیا جا تا ہے جن کی خدمات کو کہی نظرا ندا نہیں کیا جا سکتا یہ دین کے ایسے خادم ہیں جن کے احسانات سے ہم کھی بھی سبکدوش نہیں ہو سکتے ؟

## امام الوحنيفة

#### ولادت من وفات الله

ام الوحنیفد کوفہ کے ایک متمول خاندان میں سندے ہیں پیدا ہوئے۔ اسم گرامی نعان بن خابت تھا۔ والد تجارت کرتے تھے۔ بھی ہوئے توہ بھی تجارت کرنے سکے۔ امام الوحنیف ہے نمات تھا۔ والد تجارت کرتے تھے۔ بھی ہوئے توہ بھی تجارت کرنے سکے۔ امام الوحنیف ہے نرمانے میں چار صحابی موجود تھے ۔ بصرہ میں انس بن ما لکٹ اکوفر میں صخرت عبداللہ فن بن اور کہ میں الوطفیل عام بن واثلہ ہے۔ امام ان میں سے ملاقات نہ کرسکے۔ امام کی زندگی سے ۲۵ سال بنی اُمیہ کے عہد میں اور ۱سال بن عباس کے عہد میں گزرے۔ ان دونوں عہدوں میں آپ نے دین کی جوخد مات انجام دی میں انہیں فراموش نہیں کیا جا سکتا۔
میں انہیں فراموش نہیں کیا جا سکتا۔
کوفر شروع زمانے سے ہی علم کا مرکز رما ہے۔ اُسے سکر وں صحابہ کے مرجع وسکن ہو

کا فخرصاصل ہوا ہے۔ یہ شہرعہدفاروتی میں بسایا گیا تھا۔ نظم تعلیم کے بیے ابن مسعودؓ وہاں کھیجے گئے تھے۔ اس مو فع پر صفرت عمریضی اللہ عنہ نے اہل کو فہ کو لکھا تھا کہ ابن مسعودؓ کی مجھے یہاں خود ضرورت تھی لیکن میں تمہاری ضرورت کو مقدم سمجھے کر انہیں بھیجے رہا ہوں چفرت ابن مسعودؓ ، عہدع تمانؓ کے آخری زمانے تک قرآن اور علم دین کی تعلیم دیتے رہے۔ ان کی کوٹ شوں کا نیتجہ یہ ہو اکہ اس نوآبا دشہر میں بعض محدثین سے بیان کے مطابق سم ہزار علا اور محدّثین بیدا ہوئے ۔ خلابن سود اللہ علی رہی اللہ عنہ جبرو یا۔ کا بھلا کہ ہے کہ انہوں نے اس بستی کو علم سے بھر دیا۔

امام نے ابتدائے قرآت ، حدیث ، ادب ، شعرا ورکلام وغیرہ علوم کا مطابعہ کیا علم کلام پی انہوں نے شہرت حاصل کی ۔ بیحران کا دل کلامی جھڑوں اور مناظروں سے بیزار ہوگیا۔ وہ فقہ کی طرف متوجہ ہوئے ، کوف عراق کے اصحاب الرائے کا مرکز تھا۔ اس مدرستہ فکر کی ابتدا حضرت علی وغید اللہ بن سعود سے ہوئی۔ ان کے بعدان کے شاگر دشریح ، عَلَقَہُ اور مَسْروق اس مدرسہ کے نامور ائمہ ہوئے ۔ بیمرا براہیم تحتی اور ان کے بعد حقاد منصب امامت پر فائز ہوئے ۔ امام الو خین فی شرف الراہیم تحتی اور ان کے بعد حقاد منصب بورے مام الو خین فی شاگر دی اختیار کی ۔ ان کی دفات کی بورے ۱۸ سال تک ان کے ساتھ دہ اور ان سے استفادہ کرتے دہے ۔ حقاد امام الجینی گورے ۱۸ سال تک ان کے ساتھ دہے اور ان سے استفادہ کرتے دہے ۔ حقاد امام الجینی کوان کی دہانت اور قابلیت کی بنیا دیر بے حد عزیز رکھتے تھے ۔ خود حقاد گے فرز ند کہتے ہیں کوان کی دہانت اور قابلیت کی بنیا دیر بے حد عزیز رکھتے تھے ۔ خود حقاد گوئی نے ان سے پوچھا کہ اس اثنا میں آپ کوزیادہ یا دکس کی آتی تھی ج میں سمجھا تھا وہ کہیں گے کہماری ، لیکن انہوں نے امام ابو خینفہ کا نام لیا اور کہا اگر مجھے یہ قدرت حاصل ہوتی کہیں ابو خینفہ کا سے ایک لمح کے لیے جی ابنی نظر کو مجد انہوں تو ذکرتا ۔ سے ایک لمح کے لیے جی ابنی نظر کو مجد انہوں تو ذکرتا ۔

امام ابوحنیفه گی شاگر دی صُرف حاّ دیک محدود نهیس تنقی - انہوں نے مختلف اساتذہ سے استنفادہ کیا ہے۔

ایک مرتبرخلیفه منصور نے امام سے پوچھا : آپ نے علم کس سے حاصل کیا ؟ امام نے کہا : امام الوضيفة أيك بارضليفه ابوجف المنصورك پاس گغـ اس وقت عيسىٰ بن موسى هي و مال موجو د تقد الوجف الوضيفة الوجف المنصورك باس يتخص زبانه بين يكتا عالم ب يجرابوضيفه المست مخاطب بوكركها: نعان! آپ نے علم سسے ماصل كيا ؟ امام نے كها:
عن اصحاب عمر عن عمر وعن اصحاب على عن على وعن
اصحاب عبد الله عن عبد الله و ما كان في وقت ابن عباس على الحرض اعلى من المله و الحرض اعلى من المده ال

" اصحاب عمرضے اور انہوں نے حضرت عمرضے اور اصحاب علی ضیے اور انہوں نے حضرت علی ضیے اور انہوں نے حضرت علی ضیے اور اصحاب عبداللہ بن عبال شی سے اور انہوں نے عبداللہ بن عبال شی سے اور عبداللہ بن عبال شی کے وقت میں ان سے بڑھ کر ذمین پر کوئی عالم نہ تھا ؟ امام نے صرف کوفہ ہی کے اساتذہ پر اکتفانہ بین کیا بلکہ ج کے موقع پر حجاز پہنچ کر فقہ و صدیت کے دوسرے اکا برسے بھی استنفادہ کیا۔

شیخ عبدلحق محدث نے امام صاحب کے شیوخ کی تعداد ۰۰۰ بتائی ہے دشرح لستراد، امام ابو خیبفہ نہایت ذہبین شخص تھے۔ ان کی ذہانت کے واقعات ان کے زمانے لیں ہی ڈور ڈور ڈک مشہور ہو گئے تھے۔

ابوحنیفہ نوش دُواورخوش خوتھے۔ نوٹ بولپ ندکرتے تھے اچھالباس پہنتے فیاض اور نہایت کریم انتقال نام ہے۔ فیا اس کے اس میں نہائے کرتے دہتے ہے۔ اہل علم اور طلبہ پرخاص طور سے اپنامال نمر پرح کرتے دہتے تھے۔ تجارتی منافع کا ایک خاص حصّہ اس کام کے لیے تھا۔ اپنے خاص شاگر دامام ابولوسف میں کھرکا پوُرا خرچ انہوں نے اپنے ذمتہ بیں لے لیا تھا کیوں کہ امام ابولوسف کے غریب والدین ان کی تعلیم چھڑ اکرکسی دوسرے کام میں انہیں لے انام الولوسف کے غریب والدین ان کی تعلیم چھڑ اکرکسی دوسرے کام میں انہیں لے انام

يامية تھے۔

چاہے۔۔۔
امام ابوضیفہ گاگفت گو بڑی ہی نٹیریں اور دلآ ویز ہوتی تھی ۔ آواز میں بڑی دلکنی تھی۔ امام ابوضیفہ گاگفت گو بڑی ہی نٹیریں اور دلآ ویز ہوتی تھی۔ آواز میں بڑی دلکنی تھی۔ السی باتوں سے اجتناب کرتے تھے جن سے تفرقے بازی کو تقویت بہنچی ہو۔ ایک د فعیسی تخص نے سوال کیا کہ حضرت علی اول میرمادی گئی اول آبوں کا ڈر کی لڑا تیوں کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے ؟ فرمایا: '' بھائی مجھے توان باتوں کا ڈر لگا ہوا ہے جو قیا مت میں مجھ سے پوچی جائیں گی۔ ان و اقعات کے بارے میں خدا مجھ سے نہیں پوچھے گا۔

ا مام صاحب کی دیانت داری اور بر بهیزگاری کاید حال تھاکہ ایک بارانہوں نے این شرکی کومال فروخت کرنے کے لیے با ہر بھیجا۔ مال کاایک حصة عیب دار تھا۔ امام نے مدایت کردی کرجس شخص کے ہاتھ فروخت کرے واپس آگیا۔ امام صاحب نے پُورے اسے یا دنہ رہا۔ عیب ظاہر کیے بغیرمال فروخت کرکے واپس آگیا۔ امام صاحب نے پُورے مال کی وصول شدہ قیمت کوجو ہ س ہزار درہم بھی صد قدکر دیا۔ نا بخر بہ کارلوگ اگرا نیا مال ان کی دوکان پر فروخت کرنے کے لیے آتے اور مال کی قیمت کم بتاتے توامام کہتے کہ تمہالامال اس سے زیادہ قیمت کا ہے اوروہ انہیں صحح قیمت ادا کرتے۔ ان کے ہم عصر علمار نے ان کی پر بہیز گاری کی غیر معولی تعریف کی ہے مشہورا مام حدیث عبد داللہ بن مبارک کے بی نے بی کرا ہوگئی کا روف نے بی کرا ہوگئی کا روف نے بی کرا ہوگئی کا روف نے بی بی کہ بی نے بی کرا ہوگئی ہوئی چیزوں سے سخت بر بر بی کے اوصاف بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں: بخدا وہ اللہ کی حرام کی ہوئی چیزوں سے سخت بر بر بی کرنے والے آدمی شعصہ بہیشہ نور فو کو کرنے والے آدمی شعصہ بہیشہ نور فوک کرنے والے آدمی شعصہ بہیشہ نور فوک کی سے میں سے کے دوساف بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں: بخدا وہ اللہ کی حرام کی ہوئی چیزوں سے سخت بر بر بی کے دوساف بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں کرنے والے آدمی شعصہ بہیشہ نور فوک کرنے تھے۔ بہیشہ نور فوک کی تعصر بہیشہ نور فوک کے دوساف بیان کرتے تھے فول بائیں کہتی نہیں کرتے تھے۔

ابینے استاد حادثہ کے انتقال کے بعدام ہی ان سے جانشین ہوتے۔ اس مندیرام م صاحب ۳۰ سال کے درس و تدریس اور افتار کا کام ابنی م دیتے رہے ۔ اس مدت میں انہوں نے ، ۷ ہزار اور بعض لوگوں کے بقول ۳۸ ہزار قانونی مسائل کے جواب دیئے۔ جوالگ لگ

عنوانات کے تحت مرتب کئے گئے۔ امام صاحب نے جس قدر مسائل مدون کیے ان کی مجموع تعلام ۱۲ لاکھ ۲۰ مزار سے زائد ہے ۔ حادَ کے جانشین نینے کے بعد حبکہ آپ کے مبت سے شاگر د ہو گئے تھے امام صاحب نے مختلف ابواب کے مسائل کو مرّب کرنا چا ہا۔ انہوں نے اس کام کا آغا زنمازے کیا۔ چنا بخد نماز برببت سے احکام جمع کیے ۔ اس مجموعة احکام کانام کمآبا حروب دوران مین حواب میں دیکھاکہ وہ بینجبرا سلام صلی النّه علیہ وسلّم کی فبرکھو دکراندر کی ٹہریاں جارہ طرف بھینک رہے ہیں۔ماہرین نے اس کی تعبیریہ تبائی کرایسا خواب دیکھنے والاسنیمبراسلام کے علوم کی جار دانگ عالم میں اشاعت کرہے گا۔ امام بہت خوش موسے اور تدوین فقہ کے کام کوجاری رکھا۔ (موفق اللہ میں) سات آٹھ سوئی تعداد میں ان کے شاگر دہوئے۔۔ شاگردول میں سے تقریبًا ہرایک نے دوسہ ہے اہل علم سے بھی استفادہ کیا۔ ان کے شاگر دول نے مختلف علاقوں میں درس وافتا کے فرائض انجام دیئے۔ امام کے · ۵ شاکر دعباسی حکو<sup>ت</sup> میں منصب قضا پرفائز ہوئے۔امام صاحب نے نقریگاان تام مسائل سے تعرض کیا جوفہ ہے۔ اشدر مے بعد کے والات میں بیش آئے۔ امام صاحب کی مجلس میں زندگی کے ہرشعبے سے متعلق مسائل بريجث موتى تفي كبهي ايسابهي مؤناكه ايك ہىمسئلە برمہبينه بھربك بجث حلبا رمتی۔شاگر د بوری آزادی سے اپنی آرار کا اخبار کرتے۔ امام ابو حنیفہ <sup>می</sup> پیلے شخص مہر حنبو<sup>ں</sup> نے کنا بہالفرائفن اور کتاب الشروط وضع کیں ۔ قانون بین المالک کو ایک شقل حیثیث د ٹی ادرکتابالیشیُرتب کی جس میں جنگ اور امن سیفتعلق احکام جمع کئے گئے ّ۔ علم صريث ميس مجمى امام صاحب كو خاص مقام حاصل تھا مى زنين كرام امام كى عظمت كے حرف تھے یحیٰ بن معین سے الوحنیف کے بارے میں پوجیا گیا کرکیا وہ حدیث کے بارے میں سیچے سیمھے جاتے تھے ؟ انہول نے کہا: وہ نہایت سیچے اور صیمح روا بن کرنے والے تمیم علی بن مدینی کابیان ہے کہ امام صاحب تقرمیں۔ ان کی روایت میں کوئی سقم نہیں ہے تورى، ابن مبارك ، حادبن زيد، بينيم، وكيع، عباد، حجفر بن عون جيسي حليل القدر محدثين نے امام سے روایت کی ہے۔ ایک مرتبہ ابن مبارک کی مجلس میں امام کا ذکر آیا توانہوں نے **کہا کہ تم** 

ایسے شخص کا ذکرتے ہوجیں کے سامنے پوری ڈنیار کھ دی گئی مگراس نے منہ بچیرلیا۔ ا مام داؤد کا ارشاد ہے کہ خدا مالک پر رحمت پر نازل کر سے و ہ اپنے وقت کے امام تھے شافق مج پر رحمت نازل کرے وہ اپنے وقت کے امام تھے، ابوحنیفہ پر رحمت پر نازل کرےوہ اپنے زیار نے کے امام تھے ۔

ام احرُ بن صنبل جب مجی ام الوضیف کا ذکرکرتے توان کے حق میں رحمت کی دُعا کر ہے تھا ام احرُ بن صنبل جب میں رحمت کی دُعا کر ہے تا ام شافعی کہتے ہیں کہ جوشخص نقہ میں کمال حاصل کرنا بجا ہے وہ امام ابو صنیفی کے تعاون کے بغیر اپنے مقصد میں کا میاب نہیں ہوسکتا۔

خطیب نے تحیلی بن میں سے روایت کی ہے کہ ابو حنیفہ کے نز دیک حدیث کی روایت کرنے کی پیشر کے تو کی مراس کی روایت کرنے کی پیشر کا تھی کہ وہ سننے کے بعد سے برابریا درہے۔ اگریا در منہ ہے تو کی مراس کی روایت کرناان کے نزدیک درست نہ تھا۔

دینی مسائل کے بارے بیں امام کا اصول بہتھا کہ وہ سب سے پہلے قرآن کو لیتے تھے

اگراس میں سند نہ ملہ آقوا سے شنت رسول میں تلاش کرتے ۔ اگر کتاب اللہ اور شنت ریول دونو

میں نہ ملہ آقو صحابہ کے اقوال کو دیکھتے اور ان کے فیصلوں پرعمل کرتے اور اگر ان تو کول میں

اختلاف ہوتا توان میں سے جس کو اپنے نزدیک کتاب و سنت سے اقرب ہمجھتے اختیار کر لیتے صحابہ کے زیم ہب کے باہر نہ جاتے ۔ اگر صحابہ کے اقوال میں بھی انہیں حل طلب مسئلہ نہ منا تو بعد والوں کا اتباع کرنا اپنے نے ضروری نہ سمجھتے بلکہ دوسر سے لوگوں کی طرح خود اجتماد سے کام لیتے تھے ہے۔

ایک دن کسی نے کہا کہ قیاس سب سے پہلے ابلیس نے کیا تھا۔ امام نے کہا کہ ہیں نے خدا کے حکم کو ٹھکرایا تھا۔ اور ہم ایک سئلہ کو دوسرے برمحض اس لیے قبیاس کرتے ہیں کہ اسے قرآن یا شنت یا اجاع اُمّت کے نابع کریس۔ (موفق الہ)

له انخطیب البغدادی تاریخ بغدادج ۱۳ ص ۱۳ م، المی، مناقب امام الاعظم ابی حدید و ۱ م ۹۹ ما الفرید اص ۹۹ ما الذرجی مناقب الامام ابی حنیفه وصاحبید ص ۲۰ الشعرانی ، کماب المیزان ۱۶ م ۱۹ م

امام شاطبی نے ابن عبدالبرسے نقل کیا ہے کہ بہت سے محدثین امام صاحب پراس سے طعن کو جائز خیال کرتے تھے کہ ان کے نزدیک امام صاحب نے بہت سے بچے اخبار آماد کو ترک کردیا تھا حالانکہ امام صاحب کا اصول یہ تھا کہ وہ خبرواحد کا اس باب کی دوسری احادیث کے ساتھ مواز نہ کرتے ۔ قرآن سے بھی ملاتے ۔ اگر قرآن اور دوسری احادیث کے مطابق ہوتی تو اس برعمل کرتے ورنہ اوسے شاذ قرار دیتے اور عمل نہ کرتے ہے

ابن حزم کہتے ہیں کہ تمام اصحاب الوخیدفہ کا اس پر اتفاق ہے کہ الوخیدفہ کا ندہب یہ تھا کہ ضعیف مدیث بھی اگر مل جائے تو اس کے مقابلہ میں قیاس اور رائے کو ترک کر دیا جائے ہم اللہ میں بیش نظر ہے کہ متنا خرین اپنی اصطلاح میں جس مدیث کوحسن کہتے ہیں قدمین اپنی اصطلاح میں اسی ضعیف کہتے ہیں ہیں ہیں اپنی اصطلاح میں اسی ضعیف کہتے ہیں ہیں ہیں ا

امام ابدیوسف کابیان ہے کہ حدیث کی شیح مرادا ور اس سے مسائل کا استنباط امام ابدیوسف کا بیان ہے کہ حدیث امام صاحب سے بڑھ کرجانے والامیں نے کسی کونہیں دیکھا کہی ایسا ہونا کہ میں صدیث کے طاہری پہلو کو اختیا کر لیتا۔ بعد میں مجھے نبتہ ہوتا کہ حدیث کی صبح مراد سمجھنے میں امام صنا کی نگاہ مجھ سے زیادہ گری تھی ہیں۔

امام صاحب کوتهام علوم میں دستگاه حاصل تھی تفسیر عدیث اور فقدان کامحبوب شغله تفای علم حدیث میں امام صاحب کے اساتذہ کی تعداد جن سے انہوں نے روایات لی ہیں چار ہزار ہے۔ جن میں امام صاحب کے اساتذہ کی تعداد جن سے انہوں نے روایات کی ہیں ۔ ہزار ہے ۔ جن میں دور ایت کی قلت کی وجہ حفظ حدیث کی وسعت کے با وجو داستنبا طرمسائل میں امام صاحب سے روایت کی قلت کی وجہ حفظ حدیث کی وسعت کے با وجو داستنبا طرمسائل مشخولیت ہے ۔ اسی طرح امام مالک و شافعی سے بھی ان کی مسموعات کے مقابلہ میں روایات کم منقول ہیں ۔ جیسے کہ صحابہ میں صفرت الو برض و عمر ضیعے دیگر صحابہ کی بنسبت کم روایا می تعول ہیں حالانکہ ان کی معلومات کی کثرت سے کسی کو انکار تنہیں ہو سکتا۔ امام موصوف نے محدث میں صالانکہ ان کی معلومات کی کثرت سے کسی کو انکار تنہیں ہو سکتا۔ امام موصوف نے محدث میں

له الموافقات ج ٢ ص ٢ مله الذهبي ص ٢١ مسله السنته و مكانتها ص ٧٠٠ مسله الموافقات ج ٢ ص ١٠٠٠ مسله المام علم ١٠٠٠ مسله المام المام علم المام المام

کی طرح باضا بطروایت حدیث کے صلقے قائم نہیں کیے میں کی وجہ سے بعد کے زمانے میں امام صاحب کی محد ثنا نہ شان نکا ہوں سے اوجہ ل ہوگئ ۔ حالانکہ ان کاشار دھنا ظر حدیث میں کیا گیا ہے۔ جن لوگوں نے ان کی مسانید جمع کی ہیں ۔ ان میں دار قطنی، ابن شاہین اور ابن عقدہ جیسے علمار حدیث بھی شامل ہیں ۔ فقہ حنفی کی معبتر کتا ہیں مثلاً امام طحاوی کی شرح سمعانی الآثار، "ابو بکر حصاص کی" احکام القرآن "اور امام سرخسی کی "المبسوط" جنہوں نے دیکھی ہیں وہ اس بات کی گواہی دیں کے کہ امام کی فقہ کی بنیا دقرآن اور حدیث دونوں ہی پر کھی گئی ہے ۔ حدیث سے بے نیا زمو کر انہوں نے اپنی فقہ کر گزرتب اور حدیث کے ۔

اسرائیل جوائمۂ حدیث میں سے ہیں تعجب کے انداز میں کہتے ہیں: نعان کیا خوب شخص ہیں کرانہیں وہ احادیث جو فقہی مسائل سے متعلق ہیں کسی محفوظ ہیں اور کس خوبھوں شخص ہیں کہ انہیں وہ احادیث جو فقہی مسائل اخذ کرنے ہیں! یجی بن سعید ابن سعید القطان اور وکیع جیسے محدّث امام ابو حنیفہ کی فقہ کے مطابق فتو ہے دیتے تھے بلکہ وہ امام صاحب کی وایت کرد تمام حدثثیں یا دکیا کرتے تھے۔ انہوں نے امام صاحب سے بہت سی حدیثیں سماعت کی تھیں ہے۔

امام الوضیفه و کسب سے بڑے شاکر دا مام ابولوسف نے کتاب الآثار میں امام ابولوسف نے کتاب الآثار میں امام ابولوسف کے دوسرے شاگرد ابولوسف کے دوسرے شاگرد امام محد امام حسن بن نیاداللؤلؤی اور امام کے صاحبرادے حماد بن ابی خیف کے بھی ان کی روایت کردہ حد نیوں کے مجموعے مرتب کے تھے۔ اس کے علاوہ صدیوں کے بحرت علما۔ امام صاحب کی مرویات مسندالوضیف کے نام سے جمع کرنے دہے۔ ان میں ھامسا نیدکا امام صاحب کی مرویات محد بن محمود الخوازی نے بھامع مسانیدالامام الاعظم کے نام سے مرتب کیا۔ یہ سخد شائع ہوگیا ہے۔

ا مامع بيان العلم ج ٢ ص ١٧٩٠

شاہ ولی اللہ و فراتے ہیں کہ ند بہت نفی کی بنیا دعبد اللہ اس میں سعود کے فتا وی بضریع سی خ کے فیصلے وفتو ہے اور قاضی شریح اور قضاۃ کو فرکے فتا وی پر ہے۔ امام ابوضیفہ و نے ان عنرا کے آٹار کو سامنے رکھ کرمسائل کا استنباط و استخراج کیا ہے۔ ابرا ہمیم نخی کے ند ہب پر تخریج مسائل میں امام صاحب کو بڑا ملکہ حاصل تھا۔ فروعی مسائل کی تخریج میں وہ بہت دقیق النظر واقع ہوئے تھے (الانصاف فی سبب الانتلاف)

ام ابو خنیفہ یکے شاگردامام محد کے بار سے بب ام شافی فرماتے ہیں کہ امام محدر بالحسن سے سے زیادہ حلال و حرام، ناسخ و منسوخ اور عللِ حدیث کا جانے والامیر سے علم میں کوئی دوسر ا شخص نہیں ہے میں نے ان سے ایک اونٹ کے بوجھے کے برا برعلم کی تحصیل کی ۔ وہ نہ ہوتے تو جوعلم مجھ سے ظاہر ہوا وہ نہ ظاہر ہوتا ہے

ام م حمد محد الوعديدة كابيان ب كه ام محد سي باس كهال سي آئة و فرايا كه ام محمد كي كتابول سي آئة و فرايا كه ام محمد كي كتابول سي الوعديدة كابيان ب كه امام محمد كي كتابول سي المحمد كي كتابول سي المحمد كي المام محمد كي المام محمد كي المام محمد كي المام كي المحمد كي المحمد كي المام المحمد كي المحمد

#### امام مالكي ولادت هوية \_وفات موياية

امام مالک رحمۃ اللہ علیہ درانہ قامت ، کشا دہ چیٹم ، نو بروشخص تھے۔ان کا شمار تیج یابین کے طبقہ میں ہوتا ہے۔ آبائی وطن مین تھا یسب سے پہلے آپ کے بیر دا دا اَبوعا مرمدینہ میں آکر سکونت پنیریہوئے۔ آپ خالص عرب سے ماندان جاہلیت اوراسلام دونوں میں معززتھا امام مالک کوعلم مدین کا بے حدیثوق تھا۔ لیکن وسعت مذہبی کہ باقا عدہ تعلیم حاصل کرسکیں تعلیم عاصل کرنے کے لیے امام مالک کا حافظہ بے حدقوی عاصل کرنے کے لیے امام مالک کا حافظہ بے حدقوی ناصل کرنے کے لیے امام مالک کا حافظہ بے حدقوی نفا یو جیزایک باریا دکر لیتے، اُسے جو لئے نہیں تھے۔ کمالِ ادب کی وجہ سے آپ نے حرم مدینہ میں کبھی استنجا نہیں کیا۔ قضائے حاجت کے لیے با ہرجاتے تھے ضعف اور کہرنی کے با وجود مدینہ میں آب سواری برنہیں چلتے تھے کہ اس سز مین میں نہیں الشعلیہ وستم کا جسد مُبارک مدنون ہے۔ حدیث روایت کرنے سے پہلے وضو کرتے۔ اچھا لباس پہنتے نوشبولگاتے اور مدین میارک میں ناہوں ۔

دنین مبارک میں نگھی کرتے۔ لوگوں نے سبب پوچھا تو کہا: میں آنحضرت صتی الشعلیہ وستم کی حدیث دو تو فرکرتا ہوں۔

ایک مزنبراام مالک گزررے تھے، دیکھاکہ الوحازم درس حدیث دے رہے ہیں۔
امام شہرے نہیں بلکہ نیزی سے آگے بڑھ گئے۔ وجہ دریا فت کی گئ توکہا کہ بیٹھنے کی جگہنہیں تھی اور کھڑے ہے ہوکر حدیث شننا اپھا نہیں معلوم ہوا البذا شھہر سے بغیر میں آگے بڑھ گیا۔
امام صاحب نے نافع اور زہری جیسے اہل علم سے استفادہ کیا۔ یکی بن سعیدا محمد بن کہ شام بن عروہ، نرید بن اسلم اور ربعیہ بن عبدالرحن وغیرہ سے بھی علم حدیث حاصل کیا۔ جن البی علم سے امام صاحب نے استفادہ کیا۔ ان کی تعدادہ اس وی بہنچی ہے۔ ان بی بن سو تاب نام میں اور چھسو تیج تابعین ہیں۔ لیث بن سور ابن مُبارک ، امام شافی اور امام محمد بن مواللہ سو سے ان اللہ میں اللہ میں اللہ میں موالی بہنچی ہے۔ ان بی بی جن شیوخ سے مؤطا میں روا بت کی ہے ان کی تعداد ہ ہے۔ یہ سب مدنی ہیں۔ اس طرح مدینہ کا سال کھوا درس میں شرکی ہوتے رہے حضرت نافع حضرت ابن عمر صدنی ہیں۔ اس طرح مدینہ کا سال کھوا درس میں شرکی ہوتے رہے حضرت نافع حضرت ابن عمر صدنی ہیں۔ اس طرح مدینہ کا سال کھوا نافع عضرت ابن عمر صدنی ہیں۔ اس طرح مدینہ کا سال کھوا نافع عضرت ابن عمر صدنی ہیں۔ امام صاحب سے دوایت کرنے والول کی تعداد یہ اس موری ہوتے رہے جو اللہ عن اللے عن نافع عضرت ابن عمر صدنی ہیں۔ امام وقت اور دونیا تے علم کے توالول کی تعداد یہ اس میں بہت سے دوایت کرنے والول کی تعداد یہ اس موری ہیں۔ امام وقت اور دونیا تے علم کے آفیا۔ آپ میں اس میں بہت سے دوایت کرنے والول کی تعداد میں ابن ویا ہمام وقت اور دونیا تے علم کے آفیا ہو میں ابن ویا ہمار ابور ہم ہمار ہیں۔ جیسے امام سا فی محمد بن ابر اہمی ، ابن وینا ر، ابور ہمشم اور وقت اور وغیدالوریز

بن ابی حازم وغیرہ۔ان کے علاوہ امام کے تلا ندہ میں من بن عیسیٰ، سیجیٰ بن سیجیٰ ، عبداللہ بن مسلمۃ انقعبنی اورعبداللہ بن و ہب کے علمی مقام کا زلازہ اس سے کیا جا سکتا ہے کہ یہ بخاری مسلم ابوداؤر ، تر ندی ، امام احمد بن حنبل اور سیجیٰ بن معین جیسے محدثمین کے استاد ہوتے ہیں۔ امام شافی جمیت میں کہ جب حدیث کے کسی سی کو طرح میں امام مالک جب حدیث کو جھوڑ دریتے۔ امام شافی حمیت ہیں کہ امام مالک بخوم کی طرح ہیں میں امام مالک سے دیا دہ کسی پراطینان نہیں کرتا ہوں۔ جب امام مالک کی کوئی حدیث سنو تو دونوں ہا تھوں سے مضبوط تھام لو۔

سنیان کہتے ہیں کہ رجال کی تحقیق اور جھان بین میں مالک سے بڑھ کرکوئی آدمی نہیں۔ وہب بن خالد کہتے ہیں کہ مشرق و مغرب کے درمیان احادیث میں مالک بڑھ کر قابل اطینان شخص کوئی نہیں۔ یجی بن سعید کا بیان ہے کہ مجھے کسی کی حدیث امام مالک سے نہیا وہ صحیح معلوم نہیں۔ امام زہری جوامام مالک کے اساتذہ میں سے ہیں 'انہوں نے بھی امام سے استفادہ کیا ہے۔

ائمة اربومیں صرف امام مالگ کویدا متیا زحاصل ہے کہ انہوں نے حدیث کی کہ آب "مؤطا" مرتب کی ۔ مؤطّ ان حدیث کی بہای کتاب ہے جو فقتی ترتیب کے ساتھ تھی گئی جھڑین کی ایک جاعت کے نزدیک تو مؤطّا کو بخاری ومسلم بریھی فوقیت حاصل ہے ۔ شاہ ولی للہ صاحب مؤطّا کو تمام کتابوں میں مقدم و افضل قرار دیتے ہیں۔ انہوں نے لکھا ہے کو محدثین کا اس براتفاق ہے کہ اس کتام روایات امام مالک اور ان کے موافقین کی رائے ہیں صحیح ہیں اور دوسروں کی رائے بھی بہی ہے کہ مؤطا کی مرسل ومنقطع مرویات کی سند دوسر کے طُرق میں صحیح ہیں اور دوسروں کی رائے بھی بہی ہے کہ مؤطا کی مرسل ومنقطع مرویات کی سند دوسر کے طُرق میں صحیح ہیں اور دوسروں کی رائے بھی بہی ہے کہ مؤطا کی مرسل ومنقطع مرویات کی سند دوسر کے طُرق میں سے سے دوسر کے دوسروں کی رائے ہیں ہے کہ مؤطا کی مرسل و منقطع مرویات کی سند دوسر کے دوسروں کی رائے ہیں اور دوسروں کی رائے ہیں ہور اور ایک میں کر دوسروں کی رائے ہیں اور دوسروں کی رائے ہیں اور دوسروں کی رائے ہیں اور دوسروں کی رائے ہیں میں کی دوسروں کی رائے ہیں موسل ہے در جمۃ السّالیا لغہ جا صلاحات کی سند دوسروں کی رائے ہیں موسل میں موسل کی رائے ہیں موسل کی موسل کی دوسروں کی رائے ہیں موسل کی دوسروں کی د

شاہ صاحبُ فرماتے ہیں کہ وہ تمام کتا ہیں جو سنن کے باب میں لکھی گئ ہیں جیسے ننن الوداؤد ونسائی یا وہ کتا ہیں جن کا تعلق فقہ سے ہے جیسے حجے بنا ری وجامع تر مذی یہ سب مؤطا امام مالک کے ستخرجات ہیں جواس کے گردگھومتی ہیں۔ان سب کامطح نظر مؤطا کی مرسل روایات کا اتصال اور موقوف کامرفوع اور ما فات کا استدراک ومتا بعات و تولید

کا ذکرہے۔ اس حقیقت کو دہی جان سکتا ہے جس کی اس کتاب برگہری نظر ہو۔ (الحطۃ فی ذکر الصحاح استحق التحاج التحاد التحاج التحا

مُوّطًا کی روایات کی اسنادتین چار واسطوں سے زیادہ نہیں ہیں۔ بخاری میں اگر ۲۲ ثلاثیات ہیں توموّطؔ کی بنیا دہی ثلاثیات برہے۔ اس میں بہ ثنائیات بھی ہیں بعیٰ حضورٌ اور امام مالکؓ کے درمیان میں صرف دوہی واسطے ہیں۔

مؤطا متلکہ ہو اور اسمالہ ہے کے درمیان نالیف ہوئی۔ مؤطا کی کل روایات سترہ سوہیں۔ مرفوع چھ سو رم مرسل دوسو اٹھا تیس اور موقوف کی تعدا دچھ سوتیرہ ہے۔ نابعین کے اقوال (فقا ویٰ) دوسو پیاسی ہیں۔اس کتاب ہیں راوی صحابہ کی مجموعی تعداد ۸۸ ہے ہے۔

دوسرے انمٹری طرف جومسا نیدنسسوب میں وہ ان کے شاگردوں کی ترتیب دی ہوئی میں مسندا حمد کی موجودہ ترتیب بھی نو دامام احمر کی دی ہونی ترتیب نہیں ہے۔علما۔ کا پیشنہور قول ہے:

اولكتاب وضع فى الاسلام موطامالك

تُديث كىسب سے بېلى كتاب اسلام ميں مؤطاامام مالك ہے أَوَ

مؤطا اما ممالک م بارسے میں امام شافعی فرماتے ہیں:

ماعلى وجه الرس من كتاب بعد كتاب الله اصح من مؤطا

اما مرمالك بن انس ـ

'رُوئے زمین برکتابُ السّرے بعد مؤطاامام مالک سے بڑھ کرکوئی کتاب محیم نہیں یک

بعض تاریخی روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ موطائی تدوین خلیفہ منصور کے قربان کے مطابق ہونی نے لیے منصور کے قربان کے مطابق ہونی نے لیے ایک کتاب مرتب کریں جس

اله شرح موطاً (محدبن عبد الباقي الزرقاني)

وه فائده اُشھائیں۔ اُس میں ابن عباس کی نرمی اور ابن عمر کی شخص سے پر ہمزکریں۔ اور لوگوں کے لیے اُسے توب دو ندکر زم واسان کردیں الیعن فوب تحقیق سے کام لیں ) اور لوگوں کی عملی زندگی کے لیے بہترین کتاب مرتب کردیں" تجذب فید دخص اجن عباس و شدا مئد ابن عدر و دطئه للناس توطئه : "

امام مالك رحمة الشرعليه كتيم مين كه:

وأنته قد علمنى التصنيف يومئذ ولذا سمتى كتابد المؤطار "بخدا انهول نوتفيف كالحريقة سكها دياراسي ليه اس كتاب كانام الموطاركها ع

ام مالک ایک طف تومحت شھے دوسری طف وہ مجتہد بھی تھے۔ وہ نقاوی میں اقلاً کتاب اللہ پر بھروسررتے تھے۔ بھررسول الله صلی الله علیہ وسلم کی احادیث پراعتما دکرتے تھے بوان کے نزدیک سیحے تھیں اس سلسلہ میں اُن کا دارو مدار عامار جاز کے اکا برمحتین پر تھا۔ اہل مدینہ کے عمل کو خاص طور سے ائمہ کے عمل کو امام مالک یُ نہ یا دہ اہمیت دیتے تھے لیے ان مقدم ترین شخص عمران تھے۔ مؤطا میں حضرت علی اور حضرت عبداللہ بن عباس کی روایات بہت کم ہیں۔ ہارون رسٹ یدنے اس کا سبب دریا فت کیا تو فرمایا سمح اور ان کے اصحاب بہدادی و لے الحق دجا لھ مسا "یہ دونوں میرے شہریں نہ تھے اور ان کے اصحاب بسیدی میری ملاقات نہ ہوسکی۔

امام مالک کے حالات زندگی سے ان کی وسیع القلبی اور بنیفسی کی کیفیت کا بخو بی انداز الاترات عبدالرجن بن مهدی کا بیان ہے کہ ہم امام مالک کی خدمت میں حاضر تھے۔ ایک سنخص نے آکر کہا کہ میں چھ ماہ کی مسافت سے ایک سنلہ پوچھنے کی غرض سے آیا ہوں ۔ امام نے کہا: 'موکیا ہے ؟ اس نے بیان کیا توام منے کہا: ''مجھے میس تلاجی طرح معلوم نہیں " وہ جران رہ گیا۔ اس نے عرض کیا: میں اپنے شہر کے لوگوں سے کیا کہوں گا ؟ امام نے کہا: ''امام مالک نے ابنی لاعلی کا قرار کیا ہے "

که مصفّی جلداوّل ص<sup>ی</sup> مقدم فتح الباری صل م

ا مام شافی گسته بین کرجب کوئی جھوٹاا ور جھبگرٹ الشخص امام مالک کے پاس آتانو وہ اسسے کہتے کہ دیکھو! میرا دین اور اس کا یقین و ثبوت میر سے پاس موجود ہے تیم وہمی ہو، جاکر اپنے جیسے کسی وہمی شخص سے مناظرہ کر لو۔

امام مالک کاارشا دہے:

لَيَسُ الْمِلْمُ بِكَثْرُ فِي الرِّوَ البَّدِانَّهَ الْهُونُوسُ يَضَعُواللَّهُ فِي الْقَلْبِ "علم كرْتِ روايت كانام نهيں ہے۔ وہ توايک نور ہے۔ جصو خدا دلوں ميں ڈال

دیتاہے یہ

امام مالک رحمة الشرعليه كاارشا دييجي ب :

لَا يُنْبَعِىٰ لِلْعَالِمِ آنْ يَتَكَلَّمَ وِالْعِلْمِ عِنْدَمَّنَ لَآيُطِيْقُ لَهُ فَانِتَهُ ذُلُّ ثَوَ إِهَا نَةُ 'لِّلْعِلْمِ -

عالم کے لیے یہ مناسب نہیں کہ وہ علمی مسائل اسٹی خص کے سامنے بیان کرے جواس کا اہل نہ ہوکیونکہ اس میں علم کی تذلیل والم نت ہر ع

ایک موقع پر ہارون رشید نے امام مالک سے کہا: یا ابا عبداللہ ا آپ سی خص کومقرد کردیں کہ وہ میر سے بچوں کومؤ طل پڑھا دیا کر ہے۔ بواب میں انہوں نے کہا: یا امیلومنین! فدا آپ کوعزت بختے، بیعلم آپ ہی کے گھرسے نکلا۔ اگر آپ اسے عزت دیں گے تو معزز ہوگا اور اگر آپ ایسانہیں کرتے تو اس کا درجہ گرجا نے گا۔ کیا آپ نہیں جا نے کہ علم کے پاس جا یا جا یا جا یا جا یا جا ہا ہوں کہ جا یا جا تا ہوں کہ جا یا جا ہا ہوں کہ ایک بارج کے موقع پر عباسی خلیفہ نصور نے امام مالک سے کہا کہ میں چا ہتا ہوں کہ آپ کی کتاب مؤطا کی نقلیں بوری مملکت میں جیج کرحکم دوں کہ اس کتاب پر عمل کیا جا ہے۔ امام نے کہا کہ ایسانہ کیا جائے کیونکہ اس سے پہلے سے کوگھ دوں کہ اسلاف سے حدیثیں سنیں ہیں وہ حذیث بھیل جے۔ امام جھیل جی کہا کہ الدالیا نہ اور لوگوں کا ان پر عمل ہے۔

اسی طرح خلیفہ مارون رسنید نے بھی امام مالک سے کہا میری نتواہش ہے کہ موّطا کو خانہ کبیہ پریٹ کا دوں اور ہو گوں کو اسی پرعمل کرنے کے بیے ابھاروں رامام نے کہا: ایسانہ کیج نو درسولِ خداصلی الله علیه وسلم کے اصحاب کے درمیان فروع میں اختلاف رہا ہے صحابیّہ مختلف دیار میں اختلاف رہا ہے صحابیّہ مختلف دیار میں کھیں کے اور ہرایک مسلمان نے کسی ایک صحابی کی راہ بنالی ہے۔ بنالی ہے۔

اماً ممالک فقہ کے چارشہور ندا بہبیں سے ایک مدمہب کے امام میں ۔ امام مالک کی فقہ ، فقہ مالکی کے نام سے شہوروم عروف ہے۔

موطائی مقبولیت کا یہ عالم ہے کہ ایک بڑی جاعت اس کے شار عین و معلّقین و حشیین میں شامل ہے سا رحمی کوشین میں شامل ہے جن اہل علم تے اس کی احادیث و رجال پر کام کیا ہے ان کی تعداد کھی کثیر ہے مالکیہ کے علاوہ دوسر سے حضرات نے بھی اس کی طرف توجّہ کی ہے۔

#### امام مشافغی ً ولادت نشایۂ سے وفائے سی سی سے ہے

امام شافی گانام محمدادر سی اور کنیت ابوعبدالتہ ہے۔ امام دراز قد، ملکے سیلکی کھلتا رنگ، شیریں زبان اور خوبصورت۔ امام شافی نسبًا قریشی میں ۔ آنحضرت صلی الشعلیہ وہم کے جداعلی عبد مِناف سے امام کانسب مل جانا ہے۔ امام شافی نے گدے مقدس ماحولیں پرورش پائی ۔ اُن کی پرورش نہایت نگرستی کی حالت میں ہوئی مفلسی کے سبب لکھنے کے لیے کاغذ کا کام لیتے تھے۔ امام صاحب نے ابتدا میں تاریخ اورا دب کاغذ کا کام لیتے تھے۔ امام صاحب نے ابتدا میں تاریخ اورا دب وغیرہ کی تحصیل کی ۔ تحور کی عمریں امام نے قرآن اور مؤطا امام مالک حفظ کرلیا ۔ فقہ کی تعلیم انہوں نے مسلم بن خالد سے حاصل کی جو اس وقت کے مفتی تھے۔ اِس کے بعد امام مالک کی تحد اس وقت ان کی عمر سا اسال کی تھی ۔ مؤلط میں شریک ہوئے اور زبانی ہی قرآت میں صاحب ہوئے اور زبانی ہی قرآت کی امام مالک نا ایک زمانہ سے میں عرصے می کے حصیل علم میں مصروف دیں۔ ۔ انہوں نے کہا : تم تقوی کو اپنا شعار بنانا۔ ایک زمانہ آئے گاکہ خداتم ہیں عرصے می کے تحصیل علم میں مصروف دیں۔ ۔

امام مالک منے انہیں نصیحت کرتے ہوئے فرمایا:

تندانة تمهارے دل میں ایک نورو دیعت کیاہے۔ اس نور کی حفاظت تم پر داجب

ہے معصیت کر کے اسے ضائع نہ کرنا یہ

اما مالک کے علاوہ سفیان بن عینیہ، عبدانعزیز دراور دی ،مسلم بن خالدوغیرہ امامشافی کے اساتذہ میں سے میں مامام احرب خنبل گے۔ ابو نوری، ابرامیم بن خالد، ابرا نہیم مزنی ربیع بن سلیم المرادی وغیرہ امام شافئ کے تلا ندہ میں شامل ہیں۔ ان کے علاوہ لوگوں کی ایک کثیر تعدر ہے جس کو آپ سے فیضیاب ہونے کا موقعہ ملا۔

ام ما حدٌ بن حنبل كها كرتے تھے كمیں حدیث میں ناسخ ومنسوخ ، خاص وعام اور مفق و منسوخ ، خاص وعام اور مفق و مجل ان مفقل و مجل كاعلم نہیں ركھتا تھا مگر حب میں نے امام شافق فی صحبت اختیاری تو مجھ ا ن جیزوں كا پہنچلا۔ امام احدید مجبی كہتے ہیں كہیں سی ایسے شخص كونہیں جا نتاجس كی نسبت اسلام سے اس درجہ قوی ہو حتنی ا پینے زیانے میں امام شافق فی كی تھی۔ میں ہر نماز كے بعد دُ عاكرتا ہوں كہ خدایا میرے والد اور امام شافق فی كائنا ہوں كومعاف كراور ميرى مغفرت فرما۔

ام مشافعی علم کلام کوپ ندنهیں کرتے تھے۔ ان کا قول ہے کہ جس کسی نے علم کلام کو اپنالباس بنایا وہ بھی کا میاب نہیں ہوا۔ امام کے بھانچے ابو محد کہتے ہیں کہ میری والدہ اکثر بیان کیا کرتی تھیں کہ بھی کہی کہی کہی وات کو تیس چالیس مرتبہ امام کے پاس میرا کر رہوتا تو امام کو جراغ کی روشنی میں پڑھتے یا یا دکرتے دنجھتی کہی لیٹ جاتے اور بھر اُٹھتے اور آواز دیتے چراغ ہے آؤ۔ بھر کچے لکھنا شروع کرتے۔ ابو محد سے کسی نے پوچھا کہ چراغ کیوں والیس کر دیتے تھے۔ انہوں نے کہا کہ اندھیر سے میں قلب زیا دہ رومشن رہتا ہے۔

فقہ میں امام کا اصول یہ تھا کہ وہ سیجے احادیث کو لیتے تھے اور ضعیف کو جھوڑ دیتے تھے عبادات کے مسائل میں وہ احتیاط کا بہلوا ختیار کرتے تھے۔ امام شافعی مرسل حدیث کو حجت نہیں سمجھتے تھے۔ اس بارے میں انہیں اپنے بیشروعلمار سے اختلاف ہے۔ امام شافعی ص

امام شافعی فی محمد روایات ، تنقید حدیث ، اصول روایت اورا متیا زمراتب کے اصول وقوا عدم تب کیے۔ اپنی کتاب الرساله اور کتاب الامیں بکثرت روایات سے استدلال کرے شریعت میں حدیث کے جتت ہونے کو بخوبی واضح کیا۔

علم وفضل کے علاوہ امام سخاوت میں بھی بڑھے ہوئے تھے۔ ٹمیکری ایک واقعہ کا تذکرہ کرتے ہیں کہ وہ صنعار سے آئے توان کے پاس دس ہزار دینا رتھے بمحۃ کے باہران کاخیمہ لگا ہوا تھا۔ لوگ ملنے کے لیے آئے تھے اور امام انہیں دینا ردیتے۔ بیہاں کک کہ بیٹھے بیٹھے انہوں نے ساری رقم لوگوں میں تقسیم کردی۔

امام شافعی کو دور ابتلار سے کبی گزرنا پڑا ہے۔ عسرت کے زمانہ میں نجران کے عامل بنادیئے گئے تھے۔ آپ والی کین کواس کی سفّا کی وظلم پر روکتے۔ والی کین نے ہارون رشید کو شکایتی خط لکھا کہ شافعی علوی سا دات کے ساتھ مہیں جس سے بڑا اندیشہ ہے۔ ہارون رشید کے مکم سے انہیں خلیفہ کے سامنے پیش ہونا پڑا۔ قاضی امام محد و ہاں موجود تھے۔ ان کی سفار ش

سے رہا ہوئے۔ اس وقت امام شافئ کی عمر م سال کی تھی۔ یہ وا قعیر شکایہ م کاہے۔ رہائی کے بعد وہ امام محد م کاہے۔ امام محد میں معد وہ امام محد کے امام محد کی خدمت میں ، سرسال سے زائد رہے۔ فقی عراق کو باکمال حاصل کیا۔ بالآخر فقہ کے بانی و موسس قرار دیئے گئے یا ہے

امام احَدُّا نَبْيِس دوسری صدی کامجدد معجقے ہیں۔ امام شافی گنے درس حدیث کی کوئی افاعدہ مجلس منعقد نہیں کی ۔ وہ اجتہاد اور استخراج واستنباطِ مسائل میں صروف رہے ۔ پھر بھی حدیث کی تاریخ میں ان کے کارنامول کوفراموٹ نہیں کیا جاسکتا۔

امام شافئی مواله جمیں محقہ سے مصرتشریف کے ۔ وہیں انتقال ہوا مرض الموت میں امام شافئی کے شاگر دامام مزنی آہیں دیکھنے گئے۔ مزاج پوچیا تو کہا: اب دُنیا سے سفر کرنے والا ہوں، اپنے بھائیوں سے جُدا ہوتا ہوں موت کا پیالہ بینے والا ہوں میری ملافات اب میرے اعلا سے ہوگی میں خدا کے صور جاتا ہوں نہیں جاتیا کہ میں جنت میں جاقر س کے اس میں جاتیا ہوں کا دراگر دوز خ میں جانا پڑا تواس سے بڑا اور کیا ہوسکتا ہے۔ س کے بعدرونے سکے اور آسمان کی طرف دیکھ کریٹھی پڑھا:

اِلَيُكَ اِللهَ الْحَقِ آمُ فَعُ رَعُبَتِي فَ وَانْ كُنْتُ يَا ذَالْمِنَ وَالْحُوْدِ عُجُرِمًا تَعَاظَمَنِي ذَنْ بُي فَلَسَّا قَرَنْتُهُ بِعَنُوكَ وَكِي كَانَ عَفُوكَ آغُظُمًا تَعَاظَمَنِي ذَنْ بُكُ فَلَسَّا قَرَنْتُهُ بِعِنْ وِكَ رَبِي كَانَ عَفُوكَ آغُظُمًا

''اے مبود برحق میری رغبت تجھی سے ہے۔ گرچہ اے محسن اور جور و کرم والے آقا! میں گنہ گار ہول۔ مجھے ا بینے گناہ بہت بڑے لگتے ، میں لیکن جب ان کو تیرے عفو وکرم سے ملاکر دیکھتا ہوں تو تیرا عفو کہیں نہیا دہ بڑا نظرآ تاہے ﷺ

> که حیات الشافعی از ابوز مره رصابه مع عله توالی النامسیس ص<u>ق</u> وحسن المحاضرة ص<u>ابها به</u>

### امام احمد برحتمال ولاد بسمالات وفات لسمالية

۔ امام احمر ؓنے امام شافعیؓ سے اجتہا دکے اصول سیکھے اور اس میں ملکہ حاصل کیا۔ اور بالآخر اُمّت کے نامور مجتہد ہوئے۔ ان کی فقہ آج بھی زندہ ہے۔

امام احمَّدُ کی تالیفان میں سنداحمد کوخاص تنہرت اور مقام حاصل ہے۔ اس مجموعہ میں تیس ہزار سے زیا دہ حد تنیین قل کی گئی ہیں جنبل ؓ بن اسحاق کا بیان ہے کہ امام احمَّ نے ہم سے کہا کہ یہ مجموعیں نے کے لاکھ سے بھی زیادہ احادیث کے ذخیرہ میں سے متحف کیا ہے اور یہ انتخاب اس لیے کیا ہے تاکہ سلمانوں کے لیے احادیث کا ایک معیار قائم ہو یہ ندکا مستود امام احد نے تود لکھا مگر اس کی تکمیل اور ترتیب کی مہلت نہ ہل سکی۔ اسے آپ کے فرز ندا مام عبداللہ نے مکمل ومرتب کیا مسئد کی ترتیب، مضامین کے لحاظ سے نہیں رکھی گئی ہے بلکہ ہر حدیث کو اس صحابی کی مرویات میں درج کیا گیا ہے جس سے وہ مروی ہے کہاجا تا ہے کہ تقریبًا ۲۰۰ ایسے محابیّ کی روایات اس میں درج ہونے سے رہ گئی ہیں جن سے محمیلی میں احادیث مروی ہیں میسند میں روایات اس میں درج ہونے سے رہ گئی ہیں جن سے محمیلی میں احادیث مروی ہیں میسند میں تقریبًا ۲۰۰ اسلامی احدیث مروی ہیں میسند میں تقریبًا ۲۰۰ اسلامی احدیث مروی ہیں میسند میں تقریبًا ۲۰۰ احتاج کی تحدید کی میں میسند میں احدیث مروی ہیں میسند میں تقریبًا ۲۰۰ احتاج کی حدید کی دوایات ہیں۔ درج ہونے سے در کہنات شافیت الکرئی ج اصلیات

مسندمیں ہرصحابی کی مرویات الگ الگ مہیں میسند کے علاوہ امام احمدٌ کی اور بھی کئی کتابیں بہی مِثلاً رساله صلوٰۃ ، کتاب الزہد ، کتاب حدیث شعبہ ، کتاب فضائل ابی بکرصتریق ''، کتاب فضائل سنین ، فضائل الصحابہ'' ، کتاب الانثیریہ ، کتاب ناسخ ونمسوخ ، کتاب نمسلک الکبیر ، کتاب نمسلک الصغیر ، کتاب التاریخ وغیرہ ۔

امام احد گوصبرونوکل، تقوی واست خنا میں بہت بلند مقام حاصل تھا، اس شان و عظمت کے با وجودامام صاحب نے بھی عیش وعشرت کی تمنا نہیں کی اور نہ کھی کسی سے کچھ قبول کیا حسن بن عبدالعزیز نے ایک ایک ہزار کی تین تھیلیاں امام کی خدمت میں پیش کیں اور عرض کیا 'پیر مال مجھے جائز طریقے سے میراث میں ملا ہے۔ ان میں سے کچھ حصد آپ قبول فرما تیں اور فرما یا : اہل وعیال کی ضروریات پرخرج کریں، لیکن امام نے ایک انٹر فی بھی قبول نہیں کی اور فرما یا : مجھے اس کی قطعًا حاجت نہیں ہے۔ امام صاحب کے بیٹے عبدالرجمٰن کہتے ہیں کہ میرے والد ہرنماز کے بعد کہا کرتے تھے : خدایا اجس طرح تونے میرے چرے کو دو سروں کے سامنے جملے سے بعد کہا کہ تاہم حال کرنے سے مفوظ رکھ۔

ابو داؤ دسجت نی کہتے ہیں کہ ان کی مجلس مجلس آخرت ہوتی تھی . ان کی مجلس ہیں اُمورِ دین کے سواا ورکسی چیز کا ذکر نہیں ہوتا تھا۔ امام شافعی *گئتے تھے کہ* میں نے بغدا دمیں پرمبزگار<sup>ی</sup> تقویٰ اورعلم میں احمد ً بن عنبل سے زیا دہ کسی کونہیں پایا۔ احمد بن سعید دارمی کا بیان ہے کہ یس نے حضور ستی اللہ علیہ و ستم کی حدثیوں کو احمد مین سندیا دہ یا در کھنے والاکسی کونہیں دیکھا۔ اسی تا بن را ہویہ کا تا شرخھا کہ امام احمد خدا اور بندول کے درمیان حجہ میں۔ امام احمد کا ندمہب جار شہور ندامہب سے ایک ہے۔ امام احمد کی فقہ فقہ خلبلی کے نام سے معروف ہے۔ اس فقہ کے نبیا دی اصول بانچ ہیں:

ا - جب کسی سئل میں صریح نص موجود ہو توکسی کے اُختلاف کی پروا نہ کی جائے۔

۲ - جبکسی سئلہ میں صحابی کا فتوی معلوم ہوجائے اور اس کے خلاف کسی صحابی کا قول نہو تو بھراسی کو اختیار کیا جائے۔ امام صاحب کے نز دیک صحابہ کے فتا وی کی اہمیت منٹ ر مرسل سے بھی نہ یا دہ تھی۔

س-جن سند میں صحابہ کے درمیان اختلاف پایاجاتا ہوا س میں اس قول کو اختیار کیا جاتا ہوا س میں اس قول کو اختیار کیا جائے جو کتاب و سنت نہ ہو سکے تو بھر صحابہ نے کے متلف اقوال فعل کر دے کہ سی ایک قول برجزم مذکرے۔

م ۔۔ اگرکسنی سکامیں ضعیف یا مرسل حدیث موجود ہوتوا جسے بھی فیاس پر مقدم رکھا جائے بشرطیکہ اس مسئلہ میں کو بی دوسری حدیث ،صحابی کا قول یا اجاع محالف یہ ہو۔

حدیث ضعیف سے مراد منکریا باطل نہیں ہے۔ امام صاحب صدیث کی دوقسیں کرتے ہیں: صعیح اورضعیف۔ صدیث حسن ان کے نزدیک صحیح میں داخل تھی ضعیف سے ان کی مراد حسن نفیرہ ہے۔ دوسرے اتمہ کے بیمال بھی یہ اُصول سے ۔

۵ \_\_ قیاس اس و فت بما نزید ادروه بهی بقدر ضرورت جب کسی سند مین منقول جیزی منبولیه

علمار نے مسلاحدی ترتیب و تبویب کی طرف توجہ دی موجود ہ دورمیں احدین عبالرمن البنّا نے اسے ابواب پر مرتب کیا ہے جوالفتح الربّانی کے نام سے شائع ہوئی ہے سِشیخ احمد شاکر نے اس کی تحقیق و ترتیب کی طرف توجہ دی لیکن کمیل سے پہلے ان کا انتقال ہوگیا صرف چند جلدیں ہی شائع ہوسکیں۔ حافظ ابوالحسن شہیمی نے مند کی ان روایات کو جو صحاح ستہ سے زائد ہیں ابواب پر مرتب کیا۔ ابوالحسن بن الہادی نے اس کی ضخیم نشرح لکھی۔ بعض علمار نے مسند کا انخصار بھی کیا ہے۔ حافظ ابن تیمیۂ کے نز دیک مند کی تخریج روایات کی سترط ابودو و کی سنرط سے قوی ہے۔ ﴿ تَوجِیه النظر ص اللهِ عَلَى اللهِ ص اللهِ اللهِ ص اللهِ عَلَى اللهِ ص اللهِ ص اللهِ عَلَى اللهِ ص اللهِ عَلَى اللهِ ص اللهِ اللهِ ص اللهِ عَلَى اللهِ ص اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ ص اللهِ ص اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ ص اللهِ عَلَى اللهِ ص اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ ص اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَل

شاہ ولی اللہ و مسند کو طبقہ ثانیہ کی کتب سے قریب درجہ دیتے ہیں (ججۃ اللہ البالغرج معنی) حدیث کا پیسب سے بڑامجموعہ ہے۔ اس میں تقریباً ٠٠٠ نلانی روایات موجود ہیں۔

حافظ ابن ججرکے نز دیک مسند میں کوئی ایسی حدیث نہیں جو بے اصل ہوسوائے تین یا چار حدیث کے یمکن ہے امام احد شنے انہیں نکا لنے کی وصیت کی ہو پھڑو ہ سہو گا نکالنے سے رہ گئی ہوں۔

امام احد ان محصوص لوگول میں سے میں جوزندگی میں سخت آزمائش سے دوچار ہوئے امام احد بہا تون معتصم اوروائق بینوں کے زمائے میں مصائب و شدا مذکے پہاڑ تور سے کئے۔ ان پرا سے کوڑے برسائے گئے کہ ہاتھی بھی ان کی تاب ندلا سے ۔ آخر میں متو کل کے دور حکومت میں امام صاحب پر عقیدت و تعظیم اور شاہی عنایات واکرام کی الیبی بارش کی جانے لگی کہ وہ بیکار اُسٹھے: هذا المس اللہ علی من ذلاہ ۔ "میر میر سے ہے اس مارا و ر قید و بند کے مقابلہ میں کہیں زیادہ سخت مصیب ہے یہ ان تمام آزماتشوں کے با وجود قید و بند کے مقابلہ میں کہیں زیادہ سخت مصیب ہے یہ ان تمام آزماتشوں کے با وجود امام نے اپنے بیجوراہ پسند کی تھی اس سے لمحہ مجر کے لیے بھی نہ بھے سلمے علم دین کی جو فحد من ان کے بیش نظر تھی اس کوشا ہی نفو ذوا ترسے اس طرح باکس کے دفی شائبہ ابو حید نئی بیات کے دفی شائبہ ابو حید نئی بی مونے نہیں ہونے نہیں دیا۔ سے بھی ملوث نہیں ہونے نہیں دیا۔

#### **امام بخار**گ ولادت <u>سموری سوفات موسم می</u>

ابوعبداللہ محمد بن اسمعیل ابخاری ۱۳ ارشوال سلالہ میں بخارامیں پیدا ہوئے۔ ان کے والد بہت بڑے محمد ف تھے۔ والدہ بھی بزرگ تھیں۔ امام بخاری نے بیبی کی حالت میں برورش پائی وہ بخیف الجسم تھے، قد نہ بہت لمبا تھا، نہ چوٹا۔ حدیث سے آپ کا بچپن ہی سے تعلق تھا یہ بھی بلا ہے۔ مام بخاری ساتھ ہے کہ بین المبارک اور کیج کی جو کی جو کی ہوئی حدیث کے ساتھ ہے کے لیے اور کیج کی جو کی ہوئی حدیث کی مون الدہ اور اپنے بھائی کے ساتھ ہے کے لیے اور وکیح کی ہوئی حدیث کی غرض مگر گئے۔ جے سے فارغ ہوگی والدہ اور بسی گئے لیکن آپ مسلم کے بیارہ میں اور ایسی آگئے لیکن آپ مسلم کے بیادہ میں محدین میں ابو ہم ہے۔ بغداد میں عفان سے مکہ بین ابر ہیم سے۔ بغداد میں عفان سے مکہ بین المقری سے، بصرہ میں ابو علم حدیث ماصل کیا۔ اس کے علاوہ بھی ابو عاصم میں ابو ایمان سے ، شام میں ابو سہر سے علم حدیث ماصل کیا۔ اس کے علاوہ بھی ابنوں نے بہت سے مقامات کا سفر کیا اور حدیث کی ساعت کی۔ مراسال کی عمین تالیف و ابنوں نے بہت سے مقامات کا سفر کیا۔ آپ نے صحابہ و تابعین کے واقعات اور ان کی عظمت اور ان کے اقوال و حالات پیشتمل ایک کتابہ تصنیف کی۔ اس کتاب کانا م التاریخ دکھا۔

امام بخاری نے علم حدیث کے بیے خراسان، جبال، عراق، شام اور مصر کا سفر کیا۔ شام م مصراور جزیرہ دو بار گئے۔ جما زمیں 4 سال قیام کیا۔ بھرہ چارمر جہ گئے۔ کوفی اور بغدا د کئی مرتبہ گئے۔ حدثیں جمع کیس۔ حفّا فِرحدیث سے ملاقا تیں کیس۔ امام بخاری کے اساتذہ کی تعدا دکیٹر ہے۔ اساتذہ میں اسمٰق بن را ہویہ، قیتبہ بن سعید، محمد عبداللہ انصاری، ابوعاصم النبیل، علی بن مدینی، احمد بن حذبل، بجیلی بن معین می بن ابرا ہیم، عبداللہ بن موسیٰ، ابوعاصم شیبانی، عبد اللہ بن زمیر، حیدی جیسی مقتدر ہے تیاں شامل ہیں۔ امام بخاری کے شاگردوں میں بڑے بڑے اہل علم، مشاہیرو قت می دنین شامل میں جیسے الوز دعہ، الوحاتم، تر مذی محمد بن نصر، ابن خزیمہ، محمد بن نصر مروزی، الوعبد النّۃ الضریری، اور امام مسلم، نسانی وغیرہ امام بخاری سے روایت کرتے ہیں۔

امام احداثم بن خبل کہتے ہیں کہ خراسان میں بخاری جیسا کوئی پیدا نہیں ہوا۔ ابراہینے والا کہتے ہیں کہ میں نے ابوزر عہ کوامام بخاری کے سامنے بچوں کی طرح علل حدیث دریافت کرتے دیکھا ہے۔ دارمی جوعمریں امام بخاری سے بڑے ہیں، بخاری کو ان سے عقیدت بھی تھی، کہتے ہیں امام بخاری ہم سب میں بڑے عالم، سب سے بڑھ کو فقید اور علم کے لیے سب سے زیا وہ جفاکش ہیں۔ تر مذی فرماتے ہیں کہ اسانید وعلل میں امام بخاری سے بڑھ کرمیں نے کسی کو زبایا ام مسلم فرماتے ہیں کہ ان کے مشل دُنیا میں کوئی نہیں ہے۔ ابن خزیمہ کا بیان ہے کہ اس آسان کے نیسے ام بخاری سے بڑھ کرمیں نے کسی کو عالم حدیث نہیں دیکھا ہے۔

ام بخاری کوعلم صدیث سے جوشغف تھا اس کا آندازہ اس سے کیجئے محمد بن ابی حاتم، ورّاق بخاری اور محمد بن ابی حاتم، ورّاق بخاری اور محمد بن ابوسف فربری اپنا چشم دیدوا قعہ بیان کرتے ہیں کراما م بخاری ایک رات میں بپر رہ بندرہ اور بیس بیس مرتبہ المحے کرچراع روشن کرتے مین کامطالعہ کرتے اور سوچاتے۔

امام بخاری کی تصنیفات حسب ذیل میں:

التاريخ الكير، التاريخ الاوسط، التاريخ الصغير، قضايا الصحابه والتابعين ، الجامع الكير، التفسير الكبير، التفسير الكبير، التفسير الكبير، التفسير الكبير، التفسير الكبير، التفسير الكبير، كتاب الهبد، كتاب الهبسوط، كتاب العلل، كتاب المحنى، كتاب العوائد ، جزر رفيع اليدين ، جزر قرأة خلف الامام، برالوالدين ، كتاب الرقاق، آلجامع الصغر في الحديث، كتاب الادب وغيره .

کتاب الرقاق، آبجام الصغیر فی الحدیث، کتاب الادب و غیره به المجاری نیست کتاب الادب و غیره به المحاری نیست کتاب الادب و غیره به المحاری نیست کتابین کت

کہ ایک دن وہ اپنے استاذ اسیٰق بن را ہویہ کی مجلس میں بیٹھے تھے۔ وہاں یہ بات آئی کا اگر کوئی ایسی کتاب ہوجائے حسمیں ایسی حدثیں جمع ہوں جوصحت کے اعتبار سے اعلیٰ درجہ کی ہوں تو کیا اچھا ہو۔ اس طرح تمام معتبرا ورستند حدثیں ایک جگہم ہوجائیں گی ، اور حدیث کے طالب بے کھٹے ان برعمل بیرا ہوسکیں گے۔ اس مجلس کے بعدام م بخاری کے دل میں یہ خواہش مجلے لگی کہ وہ اس عظیم خدمت کو اپنے ذمتر لیں ۔ وہ نو د کہتے ہیں: فوقع خلاف فی قسل ہیں میرے دل میں یہ بات بیٹھ گئی "وہ اس کام کے لیے تیار فوقع خلاف فی قسل ہی میرے دل میں یہ بات بیٹھ گئی "وہ اس کام کے لیے تیار ہوگئے۔

ایک وجرا در مہوئی۔ وہ یہ کہ امام بخاری نے تواب میں دیکھا کہ رسول اللہ صلّی اللّہ علیہ وسلّم کی خدمت میں حاضر ہوں۔ میرے ماتھ میں ایک نیکھا ہے جسے میں آپ کے اوپر سے تعمید لوچھی تو معبرین نے کہا: تم ان حجو فی طرف میں کورفع کرو کے جو نبی صلّی اللّٰم علیہ وسلّم کی طرف مسوب کی جاتی مہیں۔ حد تیوں کورفع کرو گے جو نبی صلّی اللّٰم علیہ وسلّم کی طرف مسوب کی جاتی مہیں۔

امام بخاری کاشوق اوربڑھا اورجا مصحلیح کی نالیف میں مصروف ہو گئے جس کے نتیجہ میں جا مع بخاری جیسی حدیث کی ہے مش کے نتیجہ میں جا مع بخاری جیسی حدیث کی ہے مشل کتا ب وجو دمیں آئی۔ نو دامام بخاری کے بیان کے مطابق اس کتاب کی حدیثیں چھ لاکھ حدیثیوں میں سے متحنب کی گئی ہیں لیے امام بخاری نے صرف ان ہی حدیثیوں کو اس کتاب میں جمع کیا جو صحت کے اعتبار

که ایک واقع جننے مختاف بسلے اور سند سے نقل ہو کر آتا ہے محد نین کی اصطلاح میں اُسے اتن محدیث کہتے میں مثلاً ایک واقع اگر کی ہیں مختلف سندوں سے منتقل ہو کر آیا نواسے ایک کے بجائے کی ہیں مدینے کہتے میں مثلاً ایک واقع اگر کی ہیں مختلف سندوں سے امام بخاری کے زمانے کے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی کے ایک ایک ایک واقعہ اور آپ کے ایک ایک ارشاد کو مدیث کے راوی بہت سی مختلف سندوں سے روایت کرتے تھے۔ اس طرح چند مہزار محدیثوں نے کئی لاکھ محدیثوں کی شکل اختبار کرلی تھی۔ اس کے علاوہ صحابی تھے۔ اس طرح چند مہزار محدیثوں نے کئی لاکھ محدیثوں کی آتوال وغیرہ کو بھی احادیث کے ساتھ لقل کیا گیا گیا گیا گیا ہے۔ اس سے بھی قدر دیا روایات کی تعداد بڑھ جاتی ہے۔

بخاری میں جن صحابہ کی روایات شامل میں ان کی مجموعی تعداد ۲۰۸ ہے۔

(تلقيح فهوم ابل الا ترعبد الرحل بن اليوندي ص ١٩٧ - ٢٠٥)

صیح بخاری سولہ سال کی مدت میں مکمل مہوتی۔ اس کتاب کے بار سے میں امام بخاری بیان کرتے میں کہ میں نے اس کتاب کے مسودہ کو حضور صلی الشرعلیہ وسلم کی قبرانور اور شبر کے درمیان بیٹھ کرصاف کیا ہے۔ میں نے کوئی ایک حدیث بھی ایسی درج نہیں کی جست کی صحت کے بار سے میں مجھے بؤرا اطمینان نہ ہو۔ وہ کہتے ہیں: جعلت محد حدت فی صاحب نی وجین احد ہے۔ میں نے اس کتاب کو اپنے اور خدا کے درمیان فی صاحب نی احد ہے۔ میں احد ہے۔ میں نے اس کتاب کو اپنے اور خدا کے درمیان جست بنایا ہے ہے۔

ا مام بخاری نے اپنی کتاب میں صحیح روایات ہی کوجگہ دی۔ اس کے علاوہ بخاری کی

له جننی بھی سندول سے امام بخاری تک کوئی حدیث مپنچی تھی وہ سندول کی صحت اپنی تنزلکط کے مطابق جا پنچتہ تھے جو سندیں ان کے نز دیک سب سے زیادہ معتبر ہوتیں انہیں اور ان کے ذریعہ پہنچی ہوئی روایات کو وہ نمتخب کر لیتے تھے۔ کلہ ننروط الائمۃ الخسہ ہے ہے۔

بعض دوسری خصوصیات بھی ہیں۔ امام بخاری نے اپنی اس کتاب ہیں فقبی مسائل اور تکیا ذکات کا بھی فیال کو است دوہ امادیث کے ذخیرے سے انہوں نے معے ۔ وہ احادیث کے ذخیرے سے انہوں نے فقہ کے علاوہ سیرت او توسیر کا بھی استباط کیا ہے ۔ طرق استنباط ان کا مقصود اعظم ہے کہا جا آیا ہے : فقہ ابنخاری فی تراج نبخاری کا سار لکال ان کے تراج ابواب ہیں ہے ۔ (لامع صلا) اس کی اہمیت کے پیش نظم تقدمین اور مو خرین کی تراج ابواب برستقل تصنیفات ہیں ۔ امام بخاری کے پیش نظر طرق استنباط ہیں اسی لیے وہ ایک ہی صدیث کو استنباط مسائل یاکسی دوسرے مقصد سے متعدد مقامات برنقل کرتے ہیں۔

اما م بخاری ہرکتاب کے بشروع میں کبھی کبھی زمانہ نزول اور اس کی مشروعیت کی ابتدا کی طرف بھی اشارہ کرجاتے ہیں۔خاص طور سے جبکہ اس کے بار سے میں کوئی اختلاف پایا جاتا ہو' ہرکتاب کے اختتام بربھی وہ کوئی نہ کوئی ایسالفظ لاتے ہیں جس سے کتاب کے خاتمہ کی طرف اشارہ ہوجاتا ہے۔ ایک لائے یہ بھی ہے کہ وہ ہرکتاب کے خاتمہ پر ایساکوئی لفظ لاتے ہیں جس سے زندگی کے خاتمہ کی طرف بھی اشارہ ملتا ہے۔ اس سے ان کامقصد بیہ ہوتا ہے کہ کتاب کو میڑھتے وقت موت کوستحضر رہنا چا ہیے۔

امام بخاری کے مسلک کے بارسے میں انتقلاف پایاجا تاہے۔ مختف مسلک کے لوگوں نے انہیں اپنے مسلک کا ثابت کرنے کی کوئٹنٹ کی ہے کسی نے انہیں شافعی المسلک کہا توکسی نے صنبلی قرار دیا۔ علّامہ طام رجزا کری کی نگاہ میں وہ مجتبہ مطلق ہیں۔ ﴿ توجیهِ النظرہ ۱۵۰۵)

بخاری شرای میں کل سات ہزار دوسو پھھ اُ احادیث ہیں۔ مکر آلت کو خرف کرنے کے بعد مہ ہزار حدیثیں رہتی ہیں۔ یہ علامہ نووی اور شیخ ابن صلاح کی رائے ہے اندریب صلاح ہجن ابن صلاح کی رائے ہے اندریب صلاح ہجن کے اس سے اختلاف بھی کیا ہے۔ صبح بخاری کو براہ راست امام بخاری سے نوسے ہزار اشخاص نے پڑھا۔ اس کی ساعت کی اور الماکیا۔ اس وقت سے لے کر آج کک ہر دور میں اس کے پڑھے ' ساعت اور روایت کرنے والول کی تعداد میں اضافہ ہوتا رما۔ اج عالم اسلام میں اس کتاب کے ساعت اور روایت کرنے والول کی تعداد میں اس کتاب کے راہ یول کی تعداد لاکھوں کے بہنے ہے۔ جامع بخاری کو بجاطور بڑاضح الکتاب بعد کتاب اللہ '' کہا جاتا ہے۔ صبح بخاری کی علمائے حدیث نے سے شرعیں انکھی ہیں جن میں بوض شرحیں تو

چودہ چودہ نیم طبرون پر شمل میں۔ اس کتاب کے ۲۲ مستخرج تھے گئے ۔۔ جن لوگول کو اس کتاب کے مطالکہ موقعہ ملاہیہ وہ اس کتاب کے ۲۲ مستخرج تھے گئے ۔۔ جن لوگول کو اس کتاب کے مطالکہ موقعہ ملائے ہیں کہ یہ کتاب مصن احادیث کامجموع نہیں ہے بلکہ اسے اصول وعقا تدسے لے کراسلامی معاشرت ، غزوات وسیراور معاملات ، سیاست وغیرہ علوم اسلامی کی ایک مختصر انسائیکلو پٹیریا کہا جا سکتا ہے۔

امام بخاری علم وفضل کے ساتھ بے حد شقی اور پر ہمیز گارتھے۔ وہ حد درجہ محتاط اور تہمت کے محل سے دُوررہ نے والے تھے۔اس سلسلمیں علام عجلونی نے ایک خاص واقع نقل کیا ہے۔ امام صاحب کو تحصیلِ علم کے زمانہ میں ایک بار دریا کا سفر پیش آیا۔ان کے پاس ایک ہزارا شفر فیات سی جہاز میں ایک شخص ان سے بہت گھل مل گیا۔ وہ خدمت میں حاضر ہوتا اور شن عقیدت کا اظہار کرتا امام بخاری کو بھی اس سے کچھ انس ہوگیا۔ انہوں نے اسے ابنی اشر فیوں کی اطلاع کر دی۔ ایک روزان کارفیق سوکر اُشھا تو انکارونے چلانے اور شور مچانے۔اس نے اپنا سرپیٹینا اور کپڑے کہا جو الیکن وہ تھا کہ چیتا ہی جارم اس پی کے اصرار پر اس نے کہا کہ میرے پاس ہزارا شرفی کی ایک تھیلی تھی وہ گم ہوگئی۔ لوگوں کو اس پر محمار گیا اور شیت کے مسافروں کے بیچے پڑے اور ایک ایک تھیلی تھی وہ گم ہوگئی۔ لوگوں کو اس پر بخاری نے آئیا اور شیت کے مسافروں کے بیچے پڑے اور ایک ایک شیلی تھی وہ گم ہوگئی۔ لوگوں کو اس بخاری کی بھی بخاری نے آئیست سے اشرفیوں کی تھیلی تھی کہ تو نے نامی سب کے ساتھ امام بخاری کی بھی تلاشی لی گئی ہجب کسی کے پاس تھیلی نہ نکلی تولوگوں نے مہت طامت کی کہ تو نے نامی سب کو یہ بیٹر بیٹر کار کیا۔ کور نیٹر نامی کیا۔ کور نے نامی سب کو یہ بیٹر بیٹر نے اس کیا۔ کور نے نامی سب کو یہ بیٹر بیٹر اس کیا۔ کور نے نامی سب کو یہ بیٹر بیٹر ان کیا۔ کیا۔ کور نے نامی سب کور نے نامی سب کور نے نامی سب کو یہ بیٹر بیٹر نے کی کیا۔ کور نے نامی سب کی کیا۔ کور نے نامی سب کور نے نامی سب کور نے نامی سب کی کہ تو نامی سب کور نے نامی سب کیا کور نے نامی سب کور نے نامی سب کور نے نامی سب کیا کیا کہ کور نے نامی سب کور نے نامی سب کور نے نامی سب کیا۔ کور نے نامی سب کور نے نامی سب کیا کیا۔

جہازسے اُترنے کے بعدوہ تہمائی میں امام صاحب سے ملااور کہا کہ آپ نے اشرفیوں کی وہ تھیلی کیا کی ؟ امام صاحب نے فرمایا۔ میں نے اُسے سمندر میں بھینک دیا۔ اس نے کہا: آپ کے دل کواس قدرکیٹررقم کاضائع ہونا کیسے گوارا ہوا؟

امام بخاری نے کہا: تمہاری عقل کہاں ہے ؟ کیا تمہیں خرنہیں کمیری تمام عررول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث کی طلب میں حتم ہوئی۔ میری ثقا ہت عالم میں شہورہے۔ کیا میرے لیے

له متخرج کے کہتے ہیں ؟ اس کے لیے دکھیں مناب

سرقه کااستناه این اوپرلیناکسی بھی طرح مناسب تھا ہجس دولت ( ثقابت ) کومیں نے تمام عمیں حاصل کیا، کیا میں انسے چندا شرفیوں کے عوض کھودیتا ؟

امام بخاری سوال و جواب پر انہیں مجبور کیا گیا۔ مجبور ہوکرا بین وطن بخار اوالیس آگئے۔ قرآن کے بارسے میں سوال و جواب پر انہیں مجبور کیا گیا۔ مجبور ہوکرا بین وطن بخارا والیس آگئے۔ لیکن وہاں والی بخارا کو آپ کے خلاف بھر کا نے کے بلے لوگوں نے خطوط لیکھے محمد بن کی ذہلی نے بھی اس میں صحتہ لیا۔ اس پر والی بخارا امام سے نارا ص ہوگیا۔ کچھ لوگوں کا بیان ہے کروائی بخارا کی خواہس تھی کہ امام بخاری اس کے گھر جاکراس کے بچوں کو ابجا مے اصبیح اور البار تخ

امام بخاری سے دل میں حدیث رسول حتی الدعلیہ وسلم کی بڑی عظمت تھی۔ جب امیر بخارا فالدین احد نے ان سے در نواست کی کہ وہ اس کی مجالس میں آکر اپنی تالیف جا آع اور تاریخ شنائیں توامام بخاری نے صاف انکار کر دیا۔ اور کہا کہ میں علم کو ذلیل نہیں کرتا۔ حدیث سنی ہو تو میری مسحد میں آجا یا کروا کر با دشاہ ہونے کی وجہ سے میری بات بڑی معلوم ہوتو مجھے حکاروک دو تاکر میں فعدا کے سامنے اپنا عذر ببیش کرسکول کیون کہ میں علم کو چھپانے والا نہیں ہول۔ اس نے کہا کہ از کم شہزا دول سے ایک مجلس محضوص کردیں حس میں وہ آپ سے علم حاصل کریں۔ اس مجلس میں شاہزا دول سے علاوہ کوئی شریک نہ ہو۔ امام بخاری کو تیق میں گوارا مین کہا کہ انہیں اپنا ومان تک ترک کرنا پڑا۔ مین بوئی ۔ امام بخاری آزم شمن ہوگیا۔ بالآخر بخارا سے نعل کر امام بخاری آزم متاری نیشا پور گئے۔ میبال کا امیر بھی ان کا دستمن ہوگیا۔ بالآخر سے قدیر بیٹ مقام رہا قامت اختیار کی اور وہیں ۲ سال کی عمر میں انتقال ہوا۔

تذكر انكاروں نے لكھا ہے كه انہيں و فن كيا كيا توان كى قرسے شك كى خوت و آر ہى تقى۔

امام سلم خراسان کے شہر نیشا پورکے رہنے والے تھے۔ امام سلم ایک جلیل القدر محدث تھے،ان کا شارطم مدیت کے ائمہ میں ہوتا ہے۔امام سلم نے صول علم مدیث کے لیے عراق، جماز،مصر، شام وغيره بلا دِاسلاميه كاسفركيا يجييٰ بن يجيٰ نيشالوري، قتيبه بن سعيد،اسحاق -بن را بهویه - امام ذبلی محدین مهران ، امام احبد بن حنبل عبداللهٔ بن مسلمة ، امام بخاری اورعبداللهٔ بن مسلمة العبني، سعيد بن منصور، ابومصعب سے علم حدیث حاصل کیا۔ ان ائمة حدیث کے علاوہ دومرسے مبہت سے علمار و محدثین سے بھی حدیث کی سماعت کی ۔ بغیرا دمیں حدیث کا درس دینا شروع کیاجن لوگول نے امام مسلم سے حدیث کی ساعت کی ان میں چند کے نام یہ ہیں: ابراہیم بن محمدُ امام الوعيسيٰ ترندي، ابن نترنيه الوحاتم رازي، ابوبكر بن نترنيمه ، يحييٰ بن ساعده والوعولة وغيرْ-ا مام سلم کے تمام ہم عصرا ہل علم ان کے فضل و نشرف کی شہما دت دیتے ہیں۔ حدیث کی صحت ف سقم بیجاننے میں اہنیں خاص امتیاز حاصل تھا۔امام سلم کی تصنیفات بہت زیا دہ ہیں۔مثلاً مسند كمبيئ جام مجمير كتاب العلل ، كتاب الافراد ، كتاب الاقران ، كتاب موالات احمد بن عنبل كتاب الانتفاع بالم بالسباع كتاب مشائخ شعبه، كتاب اولاد الصحابة كتاب الطبقات ،كتاب افراد الشاك كتاب الملل، كتاب اومام محتمين، كتاب تميز، كتاب من ليس لذالا رأوو احد، كتاب طبقات محضر مين ، كتاب الاسمار الكني ، كتاب الوحدان ، كتاب حديث تمّرو بن شعيب ، كتاب مشائخ مالك، كتاب مشائخ ثوري، كتاب رواة الاعتبار وغيره امام مسلم كاعظيم كارنامه جامح صیح سلم ہے۔ اس کتاب کے بارے میں حافظ ابوعلی نیشا پوری بہاں کا کہتے ہیں کہ:

ماتحت ادیمدللساء اصبح من کت به مسلم فی علمحدیث "علم حدیثین آسان کے پنج مسلم" ہے بڑھ کرکوئی میج کتاب نہیں " مغاربہ کی ایک جاعت بھی میچ مسلم کونمام کتابوں سے فائق قرار دیتی ہے۔ اس میں شبہیر

كه جاع معسلم، الممسلم كي شابه كارتاليف بع جوفن حديث كعالبات بير شتمل بعد روايات كي ترتيب تلخیص طرق، ضبط<sub>و</sub>انتشار او رسر د اسانید کے اعتبار سے میے مسلم کا درجہ میح بخاری سے بی بڑھا ہو آ<sup>ہ</sup> ا مام مسلم کا بیان ہے کہ میں نے اپنی صحیح کو تین لاکھ حدیثوں سے انتخاب کرے مرتب کیا ہے امام سلم نے اپنی کتاب میں صرف ان حدیثیوں کوجگہ دی ہے جس کے راوی امام سلم سے لیے کر حضور صلّی الشّه علیه و سلّم مک هر دورا ور سرطبقه میں کما زکم د واشنیاص رہے ہوں بعنی حدیث کوکمازم دوصحابہ نے اوران سے دو تا بی نے اور بھران سے دو تیج تابعین نے یہاں بک کا مام مسلم سے دوراد یوں نے روایت کی ہو۔ امام سلم کے نر ڈیک راوی کے لیے صرف نیم کا فی نہیں ہے کہ وہ عادل ہے بلکے صروری ہے کہ وہ شہنا دات کی تمام شرطوں پر اور استرا ہو سیکن اس کا یہ مطلب ہرگر: نہیں ہے کہ جو حدیثییں صحیح مسلمیں درج نہیں ہوئیں وہ سب کی سب ضعیف ہیں نود امام مسلم کا قول ہے : میں نے اپنی کتاب میں ب<sup>ک</sup>وروا تیمیں جمع کی ہیں ان کوصحاح کہتا ہول مگر میں نے کھی نیمیں کہا کہ جوروایت میں نے نہیں لی ہے وہ ضعیف ہے۔ (توجیا لنظراف) صیمسلم کی تعدا دروایات محررات کو حذف کرنے کے بعد ۰۰۰س ہے۔ یہ تغدا دعلا مرطا ہر جزائری اورشیخ ابن صلاح کے بیان کے مطابق ہے (مقدر مفتح الملہم صف ) مسلم نے جن صحابہ کی روایات اپنی کتاب میں شامل کی ہیں ان کی مجموعی تعداد ۱۸ ۲ ہے۔ بخاری میں یہ تعداد ۲۰۸ ہے ان میں سے ۱ سما رواۃ ایسے ہیں جودو نول میں مشترک ہیں۔ راویوں میں ۵۵ ایسے میں جن کی مرويات ١٠٠ يا ١٠٠ سينديا ده لي كني بين (تلقيح عبدالهن بن البوزي ص ١٩٧ - ٢٠٥) امام مسلم فيمتون حديث كواس طرح مرتب كيا بي كرتعقيد بيدا موف كاامكان باقى نهين رہتا بلکاس طرح احادیث محمعاتی واضح سے واضح تر ہوتے بیلے جاتے ہیں جب کہ امام بخاری كميهان متون كى تقديم وتاخيريا اختصار وحذف وغيره كيسبب بعض مرتبه تعقيد بيدا بهوجاتي ہے۔ بیالگ بات ہے کہ بخاری ہی کے دوسرے طرق کے ذریعہ وہ دُور بھی ہوجاتی ہے۔ ا مسلم نے ہرایک حدیث کے لیے ایک مناسب مقام تجویز کیا اور بھر وہیں اس حدیث کے تمام طریقیوں اُ دراس کے مختلف الفاظ کو کرجے کردیا۔ دیکھنے والے کو تمام طریقوں سے وا تف ہوکراستفاد ؓ

كاموقع مل جاتا ہے سيح بخاري ميں يہ بات نبي ہے۔

امام سلم حتی الامكان الفاف كى رعايت كرتے ميں ، روايت بالمعنیٰ نهيں كرتے يہاں تك كه اگرا يك راوى نے دوسر ب راوى سے ايك لفظ ميں اختلاف كيا ہے گودو نوں لفظول كے معنیٰ ايك ہى ہوں تب بھى وہ ہرايك راوى كے لفظ كوبيان كرتے ہيں ايك راوى نے "حَدَّ مَّنَا" كہا اور دوسر بے نے "اَخْ بَرَوَّا، كہا تواس كو بھى وہ واضح كرديتے ہيں اس ليے كمان دونوں ميں ان كے نزديك فرق ہے ۔

امام مسلم نے تعلیقات (بے سندرواتیوں کو بہت کم بیان کیا ہے لیکن بخاری میں تعلیقات کرنت سے ہیں ۔

امام سلم حدیث کے ساتھ صحابہ اور تابعین وغیرہ کے اقوال نہیں نقل کرتے۔ وہ نہیں چاہتے کہ حدیث دوسروں کے اقوال کے ساتھ مخلوط ہو۔ اس کے برخلاف امام بخاری حدیث کے ساتھ صحابہ اور تابعین کے اقوال بھی لاتے ہیں۔

اس کے علاوہ ابن عقدہ کا بیان ہے کہ امام بخاری کی اکثر روایات اہل شام کی کتا ہو<sup>ں</sup> سے لیگئی ہیں ۔اصل مؤتفوں سے سنی نہیں گئی ہیں جس کی وجہ سے کبھی امام بخاری کو را ویوں کے سلسلے میں غلط فہمی ہوجا تی ہے ۔ ایک ہی را وی ہے ۔ کہیں اس کی کنیت درج ہو تی ہے کہیں نام آتا ہے ، امام بخاری اسے دوشخص سمجھ لیتے ہیں ۔لیکن اس طرح کا مغالط امام ملم کو پیش نہیں آتا ۔

امام سلم کے مسلک کی تعیین شکل ہے جیجے مسلم کے الواب امام سلم نے تو وقائم نہیں کیے ہیں اس لیے ان کے مسلک کے بارے میں کچھ کہنا دستوار ہے۔ ان کے مسلک کے بارے میں مختلف رائیں ہیں۔ ایک رائے کے مطابق وہ کسی امام کے مقلّد محض نہ تھے۔ ان کے اندر مجتہدانہ صلاحیت تھی۔ البتہ امام شافعی وغیرہ 'ہل جماز کی طرف مائل تھے (توجیدالنظر ص ۱۸۵) صبح مسلم پر بہت سی سٹر حیں وحواشی اور ستی جات کی تصنیف ہوئی۔

#### امام نزمزی ولادی فنله وفات فنله

امام ترمذی کی کنیت ابوعیسی اوراسم گرامی محتربن عیسی ہے۔ تر نرمیں پیدا ہوئے اسی لیے ترمذی کے نام سے شہور و معروف میں۔ تر مذہ رجیحون کے کنار سے ایک قدیم شہر ہے۔ امام ترمذی کا شارامام بخاری کے مشہور شاگر دول میں ہوتا ہے۔ امام ترمذی نے امام سلما اور الوداؤ دسے بھی حدیث کی سماعت کی ہے۔ نحو دامام بخاری نے بھی حجیح بخاری کے علاوہ اپنی دوسری کتابو میں ترمذی سے روایت کی ہے۔ حدیث کی طلب میں امام ترمذی بو فی المصربی دوایت کرتے اور حجاز میں سالوں سفرکرتے رہے میں ، امام ترمذی جن محتربین میں استعدیث روایت کرتے ہیں ان وکیح خاص میں۔ امام ترمذی نے مسلم، الوداؤد اور ان کے اساتذہ سے بھی حدیث روایت کی ہے۔ دوایت کی ہے۔

اما م ترمذی کے شاگر دوں کی تعداد کافی ہے۔ ان میں محمد بن احمد اور فشیم بن کلیب خال طور سے مشہور ہیں۔ ان سے تلامذہ میں ابوالعباس احمد ، محمد بن محبوب المروزی ، ابوحا مداحمد بن عبد مزوری وغیرہ بھی شامل ہیں۔ امام ترمندی کی قوت ما فیظ کے بار سے میں بہت سے واقعات مشہور ہیں ، بوحدیث شنتے ہمیں شد کے لیے محفوظ ہوجاتی تھی۔ جام ترمندی بان کی معروف و مقبول تالیف ہے۔ معرشین کے نزدیک بدایک اہم کتاب ہے ، اور ابنی بعض خصوصیات کے لیے اطلاعی اسے محام کتاب ہے ، اور ابنی بعض خصوصیات کے لیے اطلاعی اسے تام کرمندی نے اس کتاب کی تالیف میں چند باتوں کو خاص طور رہے بیش نظر کھا ہے۔

ا ۔ حد شین نقل کرتے ہیں توصی ایٹ کے ناموں کا ذکر لاز گا کرتے ہیں تاکہ احادیث کی جو حیثیت بھی ہوشہور تواتریا آحاد وہ واضح ہوجائے۔

۲ سے روایت مدین کے ساتھ اس سے ماخو ذمسائل ، فقہار کے نما ہب،ان کے اخلافا

۳ برموقع بریہ بات ظاہر کر دیتے ہیں کہ راوی کس درجہ کا ہے ہضیف ہے یا قوی اسی طرح صدیث سے مارے بی اسی طرح صدیث سے مارے بیں کہ وہ صحیح ہے یاحسن ہے ،غریب،منکر، ضعیف و ملل تو نہیں ہے ۔ تو نہیں ہے ۔

سم ـــ رواة كے اسمار اور القاب وكنيت اور ديگر باتيں بھي ظا ہر كرتے ہيں۔

۵ \_ حشن ترتیب اورعدم تحرار کاخیال رکھاہے۔

ام ترندی نے اہل عراق اور اہل ججاز دونوں ہی کے مسائل پرالگ الگ باب قائم کرکے مدشیں بیش کی ہیں۔ ہر باب کے حت جتنے صحابہ کی حدشیں ان کے بیش نظر تھیں ان سب کی طرح صحابہ کے حت جتنے صحابہ کی حدیثیں ان ہے کہ انہوں نے جا مع ترمزی صحابہ کے نام لے کراشار سے کرد ہے ہیں۔ امام ترمذی کا بیان ہے کہ انہوں نے جا مع ترمزی میں دو حدیثوں کے علاوہ کوئی حدیث ایسی نہیں لی جس پرکسی نہیں کاعمل نہ ہو لیکن ان دونوں حدیثوں پر بھی بعض اہل علم کاعمل ہے۔ آخر میں کتاب انعلل عمدہ فوائد پرشتم سے۔ شاہ ولی اللہ صاحب نے لکھا ہے کہ ابوعیسی ترمزی نے شیخین کے طریقے کو جو ابہام و تبیین کا داستہ تھا اور ابو داؤ دکے طریقے کو جو فقہا رکے متدلات کا بیان تھا حسن و تو بی جسمان میں کاروں تھا حسن و تو بی کے ساتھ جمع کر دیا ہے۔ مزید برآل صحابہ و تا بعین اور فقہا دیے مذاہب کا اضافہ بی کرنے سے حدیث کا ذکر ہے۔ حدیث کی وردی روایات کی طرف اشارہ کر دیتے ہیں۔ اور حدیث کی حیثیت بیان کی حدیث کی حدیث کو کر دیتے ہیں۔ اور حدیث کی حدیث کو کر دیتے ہیں۔ اور حدیث کی حدیث کی حدیث کو حدیث کی حدیث کو حدیث کی حدیث کو حدیث کی حد

صدیث کے سلسلے میں امام تر مذی اور نبی متل الشرعلیہ وسلم یک در میان میں کم سے کم واسطے تین میں اور زیادہ سے زیادہ دس واسطے ہیں۔ایسی صدیث کو جو صرف تین واسطوں سے بہنچی ہو ثلاثی کہتے میں۔جام تر مذی میں ایک ایسی صدیث ہے جس میں تین ہی واسطے ہیں۔

اس میں شبنہیں کہ جامع تر مذی بیض پہلو وں سے بہترین کتاب ہے۔ تو دامام تر مذی کہتے ہیں کہ بیش کی ،انہوں کہتے ہیں کہ میں نے بیش کی ،انہوں نے پیش کی ،انہوں نے پینٹ کی ،انہوں نے پینٹ کی ،انہوں نے پینٹ کی ،انہوں نے پینٹ کی ا

من کان فی بیت هدن ۱۱ لکتاب فکائدافی بیت و نبتی پتک هر "جس کسی کے گھریں یہ کتاب ہوگویا اس کے گھریں رسول ہے ہوگفت گو کرتا ہے " امام ترمذی کی ایک کتا جضور صلی الشرعلیہ وسلم کی سیرت اور حلیہ بر بھی ہے۔ امام ترمذی کے مذہب کے بارے میں مختلف را میس میں جیمیح بات یہ ہے کہ ان پر مجتبہ لانہ رنگ غالب تھا موافقت کی کمڑت کی بنا پر بآسانی انہیں کسی ایک مذہب کی طرف نسوب کیا جاسکتا ہے دہجہ الشرالبالغہ جا صلا ) اس لحاظ سے شافعی کی طرف ان کا انتساب کیا جاسکتا

امام موصوف نقدروایات میں نئسا ہل واقع ہوئے۔ ان کے فیصلہ پرتیجیتی کے بعد ہی عمل کیا جاتا ہے۔ ان کے فیصلہ پرتیجیتی کے بعد ہی عمل کیا جاتا ہے۔ اس کے بعد کے نام میں کیا ہے۔ جامے میں ، چند کے نام میں عارضة الاحوذی لابن العربی مالکی ، قوت المغتذی ، تحفة الاحوذی وغیرہ ۔

امام ترندی نہایت نقلات انسان تھے۔ فدا کانوف اوز شیت اُن براتی غالب رہی تھی کہ وہ گریہ وزاری کرنے ہے کالم منجاری کہ وہ گریہ وزاری کرنے ہے کالم منجاری نے مار کرنے ہے کہ الم منجاری نے مار میں امام ترمذی جیسا کوئی شاگرد نہیں چوڑا۔

#### **الوراؤر** ولاديمننية\_وفايه

ابو داق دسلیمان بن الاشعث سبحتان کے رہنے والے تھے۔ یہ قند صار اور چشت کے قریب ایک مقام ہے۔ ابو داق دنے زندگی کا بڑا دصتہ بغدا دمیں گزارا ۔ انہوں نے اپنی سنن

کی تالیف بغداد میں کی طلب علم اور حسول حدیث کے لیے عراق ، خراسان ، مصر، شام ، جاز ،
انجزا ترونجرہ بلا داسلامیہ کاسفر کیا علما ۔ ومحدثین کی خدمت میں حاضر ہوتے اوران سے
روایت صدیث کی اجازت حاصل کی الوداؤد نے مسلم بن ابرا ہیم ، سلیمان بن حرب ، یجی ابن مین
عبداللہ بن سلم سے حدثیں روایت کی ہیں ۔ ان کے اساندہ میں امام بخاری اور امام کے اساندہ شلا امام احدین غبر بقتی ابوالولید طیالسی ، مسلم بن ابرا ہیم ، یجی بن عین ، عثمان بن ابی شیبہ اور
قتیبہ بن سعید و غیرہ شامل ہیں ۔ ابن جر کے انداز سے کے مطابق ان کے شیوخ کی تعداد ، ساقتی حراف سے دوایت کی تعداد ، ساقتی و الوام بیں ابو عبدالرحمٰن نسائی اور احدین محد خاص طور سے معروف ہیں ۔ تریزی اور نسائی جیسے و الوام بی ابوداؤد کے استاد و الوام بی ابوداؤد کے استاد میں سکونت اختیار کی تھی ۔ یہاں کے لوگوں نے آپ سے حدیثوں کی سماعت کی اور ایک کتاب کونقل کیا ۔
ان کی کتاب کونقل کیا ۔

امام الوداوَد کی شہور تالیف شنوں ابوداوَد ہے۔ ابوداوَد نے اپنی کتاب میں سے الحسن سے کم درجہ کی حدیث نہیں گی ہے۔ سنن ابوداوَد میں ایک ثلاثی بھی ہے امام احد بن عنبل کے سامنے جب یہ کتاب میش کی گئی تو انہوں نے اس کو بہت پ ند کیا۔ ابن عربی کہتے ہیں کہ ابوداوَد کی کتاب وہ جامعیت رکھتی ہے کہ اگر کسی کے پاس قرآن اور کہ کتاب ہو تو پھرا سے ضروریات دین کے جانے میں کسی چیزی حاجت نہیں ہے۔ امام ابوداوَد کا اپنا قول ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ۵ لاکھ حد نثیں تھی ہیں۔ ان میں سے احادیث منتخب کرکے یہ کتاب رسنن ابوداوَد) مرتب کی ہے۔ اس میں سم ہزار مسوحد یثیں جمع کی ہیں جمیحے اور مشابداور صحیح مقارن صحیح کو کھا ہے۔ انسان کودین کے مجھنے اور اس پر چلنے کے لیے ان میں سے محتم مقارن صحیح کو کھا ہے۔ انسان کودین کے مجھنے اور اس پر چلنے کے لیے ان میں سے محتم مقارن صحیح مقارن کی ہیں :

اوّل: انتماال عُمَالُ بِالنيات،

اً عال نینوں کے ساتھ وابت مہیں ؟

دوم: مِنْ حُسُنِ إِسْلاَ مِأْلَهُ رُءِتَنُ كُه مَالاَ يعنيه

الله المائد على المائد المائد والمائد المائد المائد

سوم: لايكون المؤمن حتى يرضى لاخيده ما يرضاه لنفسه

"مونن اس وقت تک مومن نہیں ہو تاجب یک وہ اپنے بھائی کے لیے بھی

ەبى چىزىپىندنەكرىے جودە اپىنے لياپىندكرتا ہے <sup>يە</sup>

جِرارم: الحلال بَيْن وَالحرام بَيِّنُ وبين ذلك المورمشتبهات فين

الَّقيٰ الشبهات استبراً لدينه

"ملال اور ترام دونوں داخع ہیں اور جو کچھ اس کے درمیان مے تبہات ہیں بس جو شخص شبہات سے بچااس نے اپنے دین کو بے داغ رکھا ؛

شنن ابی داؤد میں ۹۰۰ مراسیل بھی ہیں۔ امام شافعی کے علاقہ جہوراُمت کے نزدیک مرسل حدیث کو دین میں جبت کا درجہ حاصل ہے۔

ابوداؤد کافقہی مسلک کیا تھا ؟ اس بی اختلاف ہے۔ شیخ ابواسی شیراندی انہیں عنبلول میں شارکرتے ہیں۔ حافظ ذہبی کا بیان سے کر ابوداؤد اپنے عام طورطر نق میں امام احر بن خبل کے قدم بقدم تھے۔ ان کی سنن سے بھی اسی کی تصدیق ہوتی ہے۔ ان کی کتاب کے مطالعے سے بھی اسی کی نایئد ہوتی ہے۔ ان کی کتاب کے مطالعے سے بھی اسی کی نایئد ہوتی ہے۔ امام ابوداؤ دکا اپنا بیان ہے کرمیری اس کتاب میں مالک ہے، توری ہی نتا فی وغیرہ کے مذاہب کی بنیا دیں موجو دہیں۔ شاہ ولی اللہ صاحبے فرائے ہیں کہ ان کامقصد انسی احادیث کو کیجا کرنا تھا جن سے فتہا ۔ استدلال کرتے ہیں، جو ان میں موج ہیں اور جن کو علما ۔ بلا دنے احکام کی بنا قرار دی ہے ۔ امام ابوداؤ کہ نے بیات کہی گئی ہے کر ایک مجتہد کے کو علما ۔ بلا دنے احکام کی بنا قرار دی ہے ۔ امام ابوداؤ دو دو دو این میں موج ہیں اسی غرش کے بیش نظر کی دمجہ اللہ البالغہ جلداول صف ۲) اسی لیے یہ بات کہی گئی ہے کہ الیک مجتہد کے لیے یہ کا فی ہے ، احکام کے استیعاب کے سلسلہ ہیں اس سے بہتر کوئی کتاب نہیں ہے۔ لیے یہ کا فی ہے ، احکام کے استیعاب کے سلسلہ ہیں اس سے بہتر کوئی کتاب نہیں ہے۔ لیے یہ کا فی ہے ، احکام کے استیعاب کے سلسلہ ہیں اس سے بہتر کوئی کتاب نہیں ہے۔ کے یہ کا فی ہے ، الراوی صف ۵)

علامہ ابن فیج کے نزدیک امام موصوف نے ایسی کتا بکھی ہے جومسلمانوں کے درمیا

عُكُم اوراخلافي مسائل مين فيصله كنّ ثابت بونيّ -

امام الوداؤد بھی طویل صدیت کو مختر بیان کرتے ہیں تاکه اس کی فقامت سننے والول کی گرفت میں آسے۔ جب وہ ایک بابیں دویا تین صدیثیں لاتے ہیں تو بالعموم ان کامقصد کسی خاص نقطة نظری طرف اشارہ کرنا ہوتا ہے۔ تجھی ترجمۃ الباب اس طرح قائم کرتے ہیں جس سے قصود ترجمہ کے الفاظ کی طرف اشارہ کرنا ہوتا ہے۔

سنن کے علاَوہ امام ابوداؤ دکی دوسری ٔ البغات و تصنیفات بھی ہیں۔ مراسل 'الروعی احدر تہ الناسخ والمنسوخ ، ما تفرد بدا ہل الامصار و فضائل الانصاد ، مسند مالک بن انس ، المسائل فی مختر الاقات والانوۃ ، کتاب بدر الوحی ان کی کتابیں ہیں۔ د تدریب صنا و تہذیب التذیب الوالی مسنن ابی داو کہ کی متعدّ دشر میں اور حواشی و مستخرجات سکھے گئے ہیں۔ چند شہوو متداو سنروح و حواستی یہ ہیں معالم السنن للخطابی ، مرقات السعود للسیوطی ، المجتبی للمنذری ، تہذیا السنن للمحدود اور بندل المجہود۔

الو بحرخلال كهتے بين كه ابوداؤد اپنے زمانه ميں حديث كے امام بيں۔ كوئى ان كے علم مرتبہ اور كبيرت كوئى ان كے علم مرتبہ اور كبيرت كوئى ان احرين محديث اور برہيز كارتھے اور حديث كے اسنا داور نقاتص كو اچھى طرح جانتے تھے محدين اسحاق ائسا غانى كيتے ہيں:

أُلين لِاَبِي حاوُد الحديث كها الدين لها وُدا لحه ديد "عُلم صريت الوداؤد كه ليه اس طرح نرم كرديا گيا ہے جس طرح صرت داؤد ك ليه لوما نرم كرديا گيا تھا ؟

اس طرح کا قول ان سے بارہ میں ابراہیم بن حربی سے بھی منقول ہے۔ حافظ موسیٰ بن ہارون کہتے ہیں:

خلق ابودا قرد فى الدنياللحديث وفى الرحدة للجنة ما رأيت افضل منه -

'' ابوداؤر دُنیا میں حدیث کے لیے اور آخرت میں جنت کے لیے پیدا کیے گئے ہیں

میں نے ان سے افضا کہ شیخص کونہیں دیکھا ؟ ابوداؤد کی زند گی کے آخری چارسال بھرہ میں گزرے بھرہ میں ہی جو پر <mark>گلام کو وفات پا۔</mark>

### این ماجشه ولاد سی<sup>ونن</sup>ه <u>\_ وفات ساسی</u>

اسم گرامی محدین بیزید بن ماجدا ورکنیت ابو عبدالتہ ہے۔ قرنوین کے دہنے والے تھے بہراق اور عجم کے درمیان ایک شہر ہے۔ امام مالک کے شاگر دوں سے آپ نے علم حدیث حاصل کیا ہے بخصیل علم حدیث کے لیے کوفہ، بھرہ، بغداد، مکہ، شام، درے بھر کا سفر کیا۔ جن اسا تذہ سے استفا دہ کیا ان میں جارہ بن المفلس، ابرا ہیم بن المنذر، بہشام بن حاط ابن نمیر وغیرہ خاص ہیں۔ ابو کبربن ابی شیدان کے ضوصی استاذ سے ۔ اس کے علاوہ ان کے شیوخ میں امام مالک اور لیث کے تلا مذہ بھی ہیں جن کی فہرست طویل ہے۔ کے شیوخ میں امام مالک اور لیث کے تلا مذہ بھی ہیں جن کی فہرست طویل ہے۔ مشتمل ہے۔ اس کتاب جا دہزار احادیث بر مشتمل ہے۔ اس کتاب کو اکثر علمارو مشتمل ہے۔ اس کتاب کو اکثر علمارو محد تین میں جو سے بین شام ہوگئی احدیث بیر محدیث میں مام موضوع نقل ہوگئی این ماجر بین میں امام موضوع نقل ہوگئی این ماجر بین میں امام موضوع نقل ہوگئی حدیث میں امام موضوف کو خواج محدیث میں مام موضوف کو خواج محسین میں کیا اور بین محدیث میں مام موضوف کو خواج محسین میں کیا اور بین میں مام موضوف کو خواج محسین میں کیا ابو بیانی خلیا کہ ان کیا خلیا ہوگئی اور بین خلیل مام موضوف کو خواج محسین میں کیا ابو بیانی خلیا کہ این کیا تھیں۔ علامہ ابن کیا ترج محدیث کیا ابو بیانی خلیا کہ کے حسین میں کیا کہ کے حسین میں کیا ابو بیانی خلیل کے علامہ ابن کی نظر ابور کے حسین میں کیا کہ کو کو خواج محسین میں کیا کہ کہ کیا کہ کیا کہ کہ کو کو خواج محسین میں کیا کہ کہ کا کہ کو کو کو کیا کہ کو کیا کہ کو کہ کو کہ کو کو کیا ہوئی کیا کہ کو کو کھر کے کھی کا مام موضوف کو خواج محسین میں کیا کہ کے کھی کیا کہ کیا کہ کو کہ کو کھیل کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کہ کو کہ کے کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کھیل کیا کہ کو کہ کے کہ کیا کہ کو کہ کو کیا کہ کو کھیل کیا کہ کو کہ کو کہ کو کھیل کیا کہ کو کھیل کے کہ کو کھیل کو کھیل کیا کہ کو کھیل کیا کہ کو کھیل کے کہ کو کھیل کو کھیل کو کھیل کے کہ کو کھیل کیا کہ کو کھیل کو کھیل کو کھیل کی کھیل کے کھیل کو کھیل کے کہ کو کھیل کیا کہ کو کھیل کے کھیل کو کھیل کو کھیل کے کھیل کے کہ کھیل کے کھیل کیا کہ کو کھیل کے

اے یہ وہ حدیث ہے جوابن ماجہ کے وطن قر وین مین شقول ہوئی ہے بعلار کے نزدیک یہ حدیث منکر ملکه موضوع ہے۔ اس کے علاوہ کچھ دوسری رواتیول کی صحت میں ججی نا قدین ِحدیث کو کلام ہے۔

ہے اور ان کے تبحرعلمی کا عتراف کیا ہے۔

ابن ماجه کا بیان ہے کہ میں نے یہ کتاب حافظ ابوزرعہ کے سامنے پیش کی توانہوں نے کہا کہ اس میں میس سے زیادہ ضعیف حدیثین نہیں میں ۔ حافظ ذہبی کہتے ہیں کہ اگراس میں چند کم دوقسم کی حدثیں نہوتیں تو یہ کتاب بہت ہی عمدہ ہوتی ۔

ابن ماجہ کوحشن ترتیب اور احادیث کی عدم مکرار کے لحا طسے دوسری کتابوں کے مقابلہ میں امنیا زحاصل ہے۔علامہ ابن حجر تھتے ہیں کہ یہ کتاب بہترین جامع اور بکتر ت ابواب و نوا در تیر شتمل ہے۔

سنن ابن ماجه کی ترتیب و تبویب مسائل فقه کے لحاظ سے ہے۔ اس میں بہت کی اسی میں ابن ماجه کی ترتیب و تبویب مسائل فقه کے لحاظ سے ہے۔ اس میں بہت کی فضوص نا در صدیثیں یا ئی بھا تھ ہیں جو صحاح خمسہ میں بہت کے ذیل میں بعض ایسے واقعات کی طرف بھی مشارہ کرجاتے ہیں جن سے اس عہد کے مسلمانوں کے اس تعلق کا پتہ چپتا ہے جو انہیں صدیث نبوی سے تصا۔ ابن ماجہ میں یا نیخ ثلاثی روایات ہیں۔ حافظ ابو زرعر میں میں بازخ ثلاثی روایات ہیں۔ حافظ ابو زرعر میں میں کا کشر کے بار سے میں فرماتے ہیں کہ اگر میاتا بوگوں کے ہاتھ میں بینج گئ تو فرق حدیث کی اکثر جو امع اور تالیفات معطل ہوکررہ جائیں گی۔ (بستان صلال)

اس سنن میں ۳۲ کتا بیں ہیں۔ ابواب کی تعداد ۵۰۰ ہے۔ کُل احا دیث ۲۰۰۰ م ہیں (بستان المحدثین)اس میں بہت سی حدیثیں ایسی ہیں جوموّ طامین نہیں ہیں۔

جن عامار نے اس کتاب پر مختلف طریقوں سے کام کمیا ہے۔ ان میں علامتہ مس الدین ذہبی، حافظ ابن رجب جنبلی، حافظ ابن عمر بن علی الملقن الشافعی، الشیخ الدمیری، حافظ ابن ابعمی حافظ جلال الدین سیوطی ۔ حافظ ابوصیری وغیر ہم ہیں شیخ سراج الدین عمر بن علی الملقن نے صرف زوا تدفینی ان روایات کی شرح کی ہے جو کتب خمسہ میں موجو ذہبیں ہیں۔ ابن ماجہ کے خصوصی تلا مُدہ میں ابوالحسن قطان اور عیسی الا بہری کے نام آتے مہیں۔ ابوالحسن قطان سنن کے راوی ہیں۔

ا بن ما جہ کی اس سنن کے علاوہ دوکتا بیں اور بھی ہیں۔ایک تاریخ پیردوسری کتا ب

کاموضوع تفسیرہے۔ تاریخ بیں صحابہ کے زمانہ سے اپنے زمانہ تک کے حالات جمع کے ہیں۔
ابن ماجہ کے مسلک کے بارے میں تعین طور پر کچھ کہنا مشکل ہے۔ شاہ ولی الشرح بی کے نزدیک ان کامیلان امام احمد کی طرف تھا۔ علامہ ظام حزرا مزی فرماتے ہیں کابن ماج ی علمار وائمۃ مجتہدین میں سے کسی کے مقلد نہ تھے بلکہ اتمۃ حدیث ام شافع احد ، اسحاق اور ابو علمار وائمۃ مجتہدین میں سے کسی کے مقلد نہ تھے بلکہ اتمۃ حدیث ام شافع احد ، اسحاق اور ابو عبیدہ کے قول کی طرف ان کامیلان تھا مطلب ہے ہے کہ اہلِ عراق کے مذہب کے مقابلہ میں ان کامیلان اہل جماز کے مذہب کی طرف نھا۔ (توجیالنظرہ اللہ اس انہوں نے جو ابن ما جہ کے حالات زند کی گئت تاریخ میں نفصیل سے نہیں طبح لیکن انہوں نے جو علمی ورثہ چھوڑ اہے وہ انہیں زند ہ جا ویدر کھنے کے لیے کافی ہے۔ سم اسال کی عرمی شہر فرین میں انتقال فرمایا۔

### امام نسانی ولادی هایم \_\_وفات سنده

ابوعبدالرجمان احد بن شعیب النسائی خراسان کے شہرنسا کے رہنے والے تھے۔
امام نسائی بڑے نسکیل و وجیہ تھے۔ بڑھا پے میں بھی جسن و ترو تازگی باقی تھی۔ وقت کے مشہورعلمار اور محد ثبین کی خدمت میں حاضر بوکرعلم حدیث حاصل کیا۔ اس سلسلائیں خراسان ، جماز ، عراق ، شام ، مصر ، جزیرہ وغیرہ کا سفراختیار کیا۔ سب بہلے قبیبہ بن سعید کے پاس حاضر بہوئے۔ اس وقت ان کی عمر ہا سال تھی۔ وہ ان کی خدمت میں ایک سال دو مہینے تک رہے جن سے انہول نے حدیث کی سماعت کی ان میں قبیب بن سید کے علاوہ بہنا دبی سسری محدین بشار ، یونس بن عبدالاعلیٰ ، اسحاق بن را ہویہ محدین نصر ، محدین غیران ابود اوّد سلمان بن اشعث ، علی بن مجروغیرہ شامل میں ۔ حافظ ابن جروغیرہ سال دو جمین سال کی جروغیرہ سال دو جمین سے ۔ ابن جروغیرہ شامل میں ۔ حافظ ابن جروغیرہ شامل میں میں جروغیرہ سال دو جمین سے ابن جروغیرہ سال دو جمین سے ۔ ابن جروغیرہ سال دو جمیل میں جو بیات میں میں جروغیرہ سال دو جمین سے دو جو بیات میں میں جو بیات کی جو بی جو بین سے دو جو بیات کی جو بیات میں میں جو بیات کی جو

سے بھی نسائی کاروایت کرنا ثابت ہوتا ہے۔ اہام نسائی کے تلامذہ میں عبدالکریم، الوعلی سن بن خضر سیوطی الو بحرا حمد بن اسحاق حافظ الوالقاسم طبرانی ، الوجو فرطحاوی ، احمد بن محمد مہند س وغیرہ شامل ہیں۔ آپ کے شاکر دوں کی تعداد کثیر ہے۔

امام نسائی نے فن حدیث اورعلل پرئی کیا بیں کھیں۔ امام نسائی نے پہلے شنون کری کا بیں کھیں۔ امام نسائی نے پہلے شنون کری کا ایسے کی ۔ امیر وقت نے ان سے پوچھا کہ اس کتا ہمیں جنی حدیثیں ہیں کیا وہ سب جی ہیں اور بعض حیح ہیں اور بعض حیح ہیں اور بعض حیح ہیں اور بعض حیح ایسا بھو مرتب کر دیں جس میں صرف حیح احادیث ہوں ۔ اس کے بعد انہوں نے سنن صغوری تالیف کی اس کوسنن مجتبی بھی کہتے ہیں۔ اس کے علاوہ مسند علی مسند مالک اللی مسند تصور بن زادان اس کوسنن مجتبی بھی کہتے ہیں۔ اس کے علاوہ مسند علی مسند مالک اللی مسند تو تو ہیں۔ اس کے علاوہ مسند علی مسند مالک اللی مسند تصور بن زادان معا فری المتوفی سے ہیں حافظ محدث ابوائحسن معا فری المتوفی سے ہیں فراتے ہیں کہتا میں معا فری المتوفی سے ہیں فراتے ہیں کہتا میں معا فری المتوفی سے بین فراتے ہیں کہتا میں کی دوائیت کردہ احدیث پرنظر ڈالو کے توجس حدیث کی نسائی نے تخریج کی ہوگی وہ دوئرو کی روایت کردہ حدیث کے مقابل ہیں ہے۔

می روایت کردہ حدیث کے مقابل ہیں صحت سے زیادہ قریب ہوگی۔ اس لیے بعض مفار بہ صحیح بخاری براس کی ترجیح کے قائل ہیں لیے۔

ا ما م وصوف نے تراجم امام بخاری کے طرز پر قائم کیے ہیں ہومہتم بالشال ہیں۔

صحاح سنّہ کے موّلفین نے اپنے ذوق ورجیان کے مطابق اپنی کتابوں کو مرتب کیا ہے امام سلم نے سیّے احادیث کو مختلف ام مبخاری کے بیش نظرطرقِ استنباط واستخراج مسائل ہے۔ امام سلم نے سیحے احادیث کو میشد لات کو بیش نظر رکھا ہے۔ ترمذی کی کے بیش نظر بیان مداہب ہے۔ نسائی علل حدیث پر تنبیہ کرتے ہیں۔ ابن ماجہ نے غیر محروف رقیابات کو بیان کرنا اپنے بیش نظر رکھا۔

سنن نسانی کی شروح و تعلیقات کی طف علماء نے بہت کم توجہ کی ہے۔ ان کی توجہ احادیث کے دوسر مجوعول کی طرف صرف ہوتی ہے ۔ 4 صدی گزرجانے کے بعد علامہ جلال الدین

اے مقدمہ زمرالربی۔

امام نسائی کی کتاب مناسک المج سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ شافعی المذہب تھے بیسکن ان کی سنن کے مطالعہ سے ایسے شوا ہر بھی سامنے آتے ہیں جن سے انہیں حنبلی بھی قرار دیا جاسکتا ہے۔

ابن الحداد شافی کہتے ہیں کہیں نے اپنے اور خدا کے درمیان نسائی کو واسطہ بنایا ہے ابن ظاہر کہتے ہیں کہ امام ابوالقاسم سعد بن علی رنجانی کا بیان ہے کہ را ویوں کے بارے میں نسائی کی شرائط بخاری ومسلم سے میں زیادہ سخت ہیں۔

دیگرعاما و محترثین نے بھی امام موصوف کوخراج تحسین پیش کیا ہے۔امام دارقطنی فرماتے ہیں کہ نسانی اپنے نہانے کے تمام محدثین سے بلند مرتبہ تھے یہ حافظ ابوعلی نیشا پوری کا قول ہے کہ انہیں بخیرسی نقابل کے حدیث میں امانت کا درجہ حاصل ہے یہ حافظ ابوعلی نیشا پوری کا قول ہے کہ انہیں بخیرت تیں کھتے ہیں کہ وہ سلم ، تر مذی اور الوداؤ دسے حدیث ، علا صدیث ، علا صدیث اور علم الرجال میں بھی زیادہ مہارت رکھتے ہیں۔اور بخاری و ابوزر عہ کے ہمسرہیں۔ امام موصوف کچھ دنوں کے تحص میں قضاء کے عہدہ پر بھی فائزر ہے ۔ امام موصوف کچھ دنوں کے اور ایک دن اور ایک دن

بکاح میں تھیں۔

امامنسانی کی و فات بہت ہی منطلومانہ حالت میں ہوئی۔ انہوں نے ایک کآب تالیف کی جس میں حضرت علی ض الشعنہ اور اہل بیت کے مناقب اور حالات بیان کیے۔ اُنہوں نے چام کہ دہشق کی جامع مسبحد میں اُسے ہوگوں کو شنائیں تاکہ بنوا میہ کی حکومت کے انرسے حضرت علی شنکے بارسے میں جو غلط خیالات ہوگوں میں بیدا ہوگئے ہیں وہ دُور ہوں ۔ چنا پنجا یک دن مسبحد میں کتاب پڑھنی ننروع کی۔ ابھی وہ تھوڑا ہی حصتہ بڑھ سکے تھے کہ ایک شخص نے بوجیا کہ امیر معاویظ کی اسلامی آپ نے کہا: امیر معاویظ کی سخصیت اور ان کی بخات سے انکار نہیں لیکن ان کے مناقب حضرت علی شکے مقابلہ میں ان کی میں سکت نہ ہیں۔ انہمیت نہیں رکھتے کہ ان کو لکھوں " بچم کیا تھا لوگ ان بر ٹوٹ پڑے اور اتنا مارا کہ اُنھنے کی بھی سکت نہ رہی۔

ابھی جان باتی تھی کوگ رملہ (بیت المقدس سے ۱۸میل کے فاصلہ پرواقع ہے۔ یہ حضرت داوڈ اور حضرت سلیمان کا دارانسلطنت تھا ) سے گئے۔ وہیں ان کا انتقال ہوااور وہ میں مدفون ہوئے۔ کچھ موز حین کہتے ہیں کہ خدام انہیں مہتے ہے گئے تھے اور وہ صفاوم وہ کے درمیان سپر دخاک کیے گئے ،لیکن دارقطنی نے مختلف اقوال نقل کرنے کے بعدر ملہ میں دفن ہونے کو صحیح قرار دیا ہے۔ علامہ منذری کے قول سے بھی اسی کی تایند ہوتی ہے۔ والسّاعلم بالصواب۔

### ابن ابي الرنبا

#### ولادي منظيم وفاي لاكليم

ان کا نام عبداللہ بن عبید بن سفیان بن قیس ہے۔کنیت الوبکرہے۔ ابن ابی الدنیا کے نام سے مشہور ومعروف ہوئے۔ان کے والد بنی اقمیتہ کے موالی میں سے تھے،اس لیے انہیں قرشی اوراموی بھی کہتے ہیں۔ ان کامولد و سکن بغداد تھا یہ بھر ہیں پیدا ہوئے انہوں نے علی بن الجعد فطف بن ہشام، سعید بن سیمان اور دوسرے علمائے حدیث سے علم حاصل کیا نو دان سے علم حدیث کا استفادہ کرنے والوں میں الو بکر شافعی صاحب غیلانیا ت اور حارث بن اسامہ صاحب نید شامل ہیں۔ با وجو داس کے کہ وہ ان سے مقدم ہیں۔ ان کے علاق الو بکر نجار، حمد بن نحزیمہ اور دوسرے علماء نے ان سے علم حدیث کا استفادہ کیا۔ ابن ابی الدنیا خلیفہ المعتضد سے پہلے بھی چند خلفار ابن ابی الدنیا خلیفہ المعتضد سے پہلے بھی چند خلفار کے اتالیق تھے نے لیفہ المعتضد سے پہلے بھی چند خلفار کے اتالیق رہ چکے ہیں۔ ابن ابی حاتم کہتے ہیں : کتبت عند صع ابی و کان صاد قا است میں سے تا دمی تھے ہیں ایس نے اور میر سے والد نے ان سے حدیثیں لکھی ہیں۔ وہ بڑے ہی سے تا دمی تھے ہیں ایس الدنیا در میں الدنیا کی اس میں اللہ م

ابن ابی الدنیا کو یہ کمال حاصل تھاکہ اگرچاہتے تو ایک کلم میں ہنسا دیتے اورچاہتے تو ایک کلم میں ہنسا دیتے اورچاہتے تو گر لادیتے۔ ابن الدنیا کا شارا خبار وسیر کے تقدم صنّفاین میں ہوتا ہے۔ ان کی کتابیں سنوسے زیادہ ہیں ، کتاب الدُّعا۔ ان کی ایک عمرہ کتاب بھی جاتی ہے، اس سلسلہ کی اُ ن کی دوسری کتاب مجاب الدعوۃ ، ہے۔ دوسری کتاب مجاب الدعوۃ ، ہے۔

ت جمادی الاول سلمتر چھ میں ان کا نتقال ہوا۔ ایک بیان کے مطابق ان کی وفا سلمتر چھ میں ہوئی۔

### امام طحاوی ولادی سیسته به سوفات ساتایه

احمد بن محمد ابوجعفر الطحاوی کا تعلق بمن سے مشہور قبیلہ اُ زدی شاخ تجرسے تھا۔ امام کے آبار واجداد فتح اٹ مام کے بعد مصر میں آباد ہو گئے تھے۔ طحا مصر میں ایک قریہ ہے جس کی طرف نمسوب ہوکر طحاوی کہلائے۔ آپ نماص طحا کے رہنے والے نہ تھے بلکہ اس کے قریب ایک مختصری آباد کی محطوط

ميره منتارا

الماديات الأن المنهم المنهم والمنهم والمنهم والمادي والماري و

خابخان المعادن في كموية المناسالا الحراخي الفاعهم الموالي كريمية في المعادن كم المعادن كم المعادن كم المعادن المعادن المعادن المعادن كم المعادن المعادن المعادن كم المعادن المعادن كم المعادن المعادن كم المعادن كمادن كم المعادن كمادن كم

نى كىسى كى ئىدە ئىغالى دىلىلىمىدىنى ئىلەكىدىدى، كىمەرە مالەكىنى ئىلىنىدى ئىلەرلىلىدى ئىلىنى ئىلىنى ئىلىنى ئىلى ئىلىلىنى ئىلىلىنى ئىلىلىنى دىلىلىنىلىنى ئىلىنى ئىلىنىڭ ئىلىنى ئىلىنىڭ ئىلىنى ئىلىنىڭ ئىلىنىڭ ئىلىنى ئىلىنىڭ ئىلىنىگىلىنىڭ ئىلىنىڭ ئىلىنىگى ئىلىنىڭ ئىلىنى

الله الحالم على - كتنه المكالم المجالجي ا

مین صروابس آگئے مصر آنے والے سرمحدت وعالم سے استفادہ کرتے تھے۔ اس طرح جوعلوم مختلف اشخاص کے پاس جمع ہوگئے۔ امام موصوف کے پاس جمع ہوگئے۔ امام موصوف کے سیون کی تعداد کا شمار شکل ہے۔ انہول نے امام سیوخرمِن صدیث سے استفادہ کیا۔ انہول نے امام بخاری وفات کے وقت امام بخاری وفات کے وقت امام طحاوی کی عمرے ۲ سال کی تھے۔ امام سلم کی وفات کے وقت وہ ۳۲ سال کے تھے۔

ا مام طحاوی کے تلامذہ کا دائرہ بھی مہت وسیع ہے۔ ان کے شاگر دول میں احمد بن قاسم الخشاب، ابوالحسن محمد بن احمد لمحیمی، یوسف میا بخی، ابو بکر بن المقرنی ، طبرانی ، احمد بن عبدالوارث زجاج ، عبدالعزیز بن محدوم بری ، قاضی سعید محمد بن بکر بن مطروح وغیرہ ۔

امام طحاوی کو حفظ حدیث کے علاوہ فعذواجہادی بی بلند مقام حاصل تھا۔ ملاعلی قاری کے تردیک وہ جہدین بین سے جہوا لیے مسائل میں اجہاد کرتے ہیں جن کے بارے میں صاحب مذہب سے کوئی روایت مقول نہ ہو خصاب الولحسن کرخی شمس الائم سرحسی، فحر الاسلام بز دوی، فخرالدین قاصی خال ایسے جہدہ بی حصاب الولحسن کرخی شمس الائم سرحسی، فحر الاسلام بز دوی، فخرالدین قاصی خال ایسے جہدہ بی مسائل میں احکام سنبط کرتے ہیں جن کے بارے بین صاحب منہ ب سے بحض وہ محض الم میں تو مخالفت نہیں کرتے لیکن اصول فقہ کو سے بخشوں نہ ہوت ان مسائل میں احکام سنبط کرتے ہیں جن کے بارے بین صاحب منہ ب الوضیف ہ کے حض الم الوضیف ہ کے مقلد نہ تصویر کو کھون کو خطی وی ہیں انہوں نے کتے ہی مسائل میں امام ابوضیف ہ کے خشو سازی کی الم محلا وی گوام ابو یوسف وا مام محد کے طبقہ میں شمار کرتے ہیں۔ ان کے خیال میں ان کام تبدان دونوں حضرات سے کم نہیں تھا۔

میں شمار کرتے ہیں ۔ ان کے خیال میں ان کام تبدان دونوں حضرات سے کم نہیں تھا۔

میں شمار کرتے ہیں ۔ ان کے خیال میں ان کام تبدان دونوں حضرات سے کم نہیں تھا۔

میں شمار کرتے ہیں۔ ان کے خیال میں ان کام تبدان دونوں حضرات سے کم نہیں تھا۔

میں شمار کرتے ہیں ۔ ان کے خیال میں ان کام خواد کی معرف میں علامہ کیتر اعلامہ ابن عبدالر مالئی ، ابن حاد خلیب، میدی ابن تعزی وغیرہ میں مام موصوف کے علم وفضل کے معرف ہیں ۔ علامہ ابن عبدالر مالئی ، ابن حاد خبلی ابن عبدالبر مالئی ، ابن حاد خبلی ، ابن تعزی وغیرہ شمی امام وصوف کے علم وفضل کے معرف ہیں ۔ علامہ ابن عبدالبر

له سان الميزانج ، ص ٢٠٥، بستان المحدثين . ٢٠ التعليقات السنيه صص -

مالکی کے نزدیک امام طحاوی کوفیین کے سیر وا خبار وفقہ کے بہت بڑے عالم تو تھے اس کے ساتھ ہی وہ دیگر ندا ہب کا بھی علم ریکھتے تنھے۔امام طحاویؓ کو اعلم الناس بمذہب الامام ابی حنیفہ ؓ کہا گیا ہے لیے

ام طحاوی کی الترار انتقال التصانیف میں۔ ان کی تصانیف مختلف فنون بر میں ان کی تفصیل یہ ہے:
معانی الآثار از انتقال العلماء کتاب احکام القرآن (۲۰ جلدوں میں ) کتاب الشروط اللیم (۲۰ جلدوں میں ) کتاب الشروط اللیم (۲۰ جلدیں ) کتاب الشروط الاوسط اکتاب الشروط الصغیم محتصر الطحاوی انقض کتاب المسین ۱۵ جلدیں ) الردعلی ابی عبید التاریخ الکبیر کتاب فی انتخل واحکام مها ، عقیدة الطحاوی مین النوادروا لوکایات (تقریبًا ۲۰ جلدیں ) جزر فی النشافی ، مشرح المعنی ، النوادروا لوکایات (تقریبًا ۲۰ جلدیں ) جزر فی حکم ارض مکته ، جزر فی قسم الفقی و العنائم ، کتاب الاشر به ، الروعلی عیسی بین ابان ، جزر فی الرزیته ، مشرح البحاض البحاض البحاض و السجلات ، کتاب الوصایا ، کتاب المحاض النظر المحمد منافق و المحمد منافق ال

تشرح معافی الآنار کو معانی الآنار کی کہتے ہیں۔ یہ امام طحاوی کی اہم اور شہور تصنیف ہے۔
علام عین اس کتاب کو دوسری بہت سی صدیث کی کتا بول ہیر ترجیح دیتے ہیں۔ ان کے نزدیک اسے
سنن ابی داؤد ، جا مع ترمذی ،سنن ابن ماجہ وغیرہ پر ترجیح صاصل ہے کیے علامہ ابن ترزم اسے
سنن ابی داؤد اور شنن نسائی کے درجہ پر رکھتے ہیں تیا مولانا انور شاہ کشمیری نے سٹرح معافی الآتا
کا درجیسنن ابی داؤد کے قریب مانا ہے۔ اس کے بعد ترمذی مجھر ابن ما جہ کا درجیسلیم
کرتے ہیں تھے۔

معانی الآ نارمیں بحر ت ایسی احادیث یائی جاتی ہیں جو دوسری کیا بول میں ہیں ملی معانی الآ نارمیں بحر ت ایسی احادیث یائی است ہوغیر نمسوب رواۃ کی نسبت اور مہم راوی کے ہیں۔حدیث کی مختلف اسانبدکو جمع کیا گیا ہے۔

نه عرف الشذى يا الحاوى صلايات هم مقدمة التعليق المجدر عن فيض البارى ج اصعفى مصفي

نام بیان کیے گئے ہیں'اس کےعلاوہ شبہ کی تمیز، اجمال کی تفسیراور اضطراب اور راوی کے نسکہ ، وغیرہ پر بھی لوُری روشنی ڈالی گئی ہے۔

کناب فقہی ترتیب کے لیاظ سے مرتب کی گئی ہے ترجمۃ الباب کے تحت بیش کی گئروایا سے بھی الباب کے تحت بیش کی گئروایا سے بھی ایسے لیسے لیے لیے اسلامی اللہ اللہ کے اللہ اللہ کا میں میں اللہ کے دلائل کے ساتھ دوسرے الکہ کے دلائل بھی بیش کرتے ہیں اور بھرائیسا محاکمہ کرتے ہیں بسی سے ان کی شان تفقہ ظاہر ہوتی ہے۔

صحابیً<sup>ا</sup> ، تابعین اور فقہار کے اقوال بھی نقل کرتے ہیں اور اٹمہ کی جرح وتعدیل بھی پیش کرتے ہیں ۔

معانی الآثار برمحدثین نے مختلف انداز سے کام کیا ہے۔ اس سلسلومیں چید شہور کوشستیں یہیں: الحاوی فی شخر بج معانی الآثا للطحا وی۔ یہ حافظ عبدالقا درالقرشی کی کتاب نجب الافعانی 4 جلدول میں ہے ۔علام عینی کی ایک کتاب نخب الافکار فی شرح معانی الائنار ہے جس میں مثرح حدیث کے ذیل میں رجال برجھی مفصل گفت گوئی ہے۔ علام عینی کی ایک کتاب معانی الانحبار فی رجال معانی الآثار کے نام سے ہے کہشف الاستار اسی کی ملحنے سے ۔

اس کے علا وہ ابن عبدالبر، علامہ زیلعی، حا فظ قاسم ابن قطلو بغا، حافظ ابن حجر عسقلانی ، محد با ہلی وغیرہ نے بھی معانی الآ ٹاربر کام کیا ہے۔

سلامی میں ذی قعدہ کی جاندرات کواہام کھادئ کا انتقال ہوا۔ ۸ سال کی عمر پائی جس سال ان کا انتقال ہوا اس سال علم حدیث کے بہت سے حاملین کی وفات ہوئی مِصر میں ابو بکرین احد بن عبدالوارث کا انتقال اسی سال ہوا۔ یہ امام طحاوی کے استاد تھے۔ ہرات میں ابوعلی احدین محد کا، اصبہان میں ابوعلی لحسن کا، بغداد میں ابوعثمان سعید بن محد او را بوما سٹم کا انتقال بھی اسی سال ہوا۔

### الونجراحربن عمروبن عيرالخالق زار دالمتوفي تلوي

برزاد بصرہ کے رہنے والے تھے۔ برزار بیج اور مسالہ بیچے والے کو کہتے ہیں اُنہوں نے صیلِ صدیت مربتہ بن خالد (جو بخاری ومسلم کے شخ ہیں) عبدالاعلیٰ بن حاد جسن بن علی بن راشدا ورعبداللہ بن معاویے جی سے کی برزار کے شاکر دول ہیں ابوالشیخ طبرانی ،عبدالباتی بن قانع وغیرہ محدثین شامل میں۔

برزار نے عام رواج کے برعکس آخر عمریں ان احادیث کی اشاعت کی غرض سے سفر اختیار کیا جہریں وہ حاصل کرچکے تھے۔ اس کے علاوہ سفر سے ان کا مقصد مزید اوائی کی تحصیل بھی تھا ایک عرصہ تک اسی قصد سے اصبہان اور شام میں مقیم رہے کی ترقد ادمیں لوگوں نے ان سے علم حدیث کافیض حاصل کیا۔

مندبزاران کی مشہور ومعروف تالیف ہے۔ اسے مسند کبیر بھی کہتے ہیں مسند برار معلل ہے بین مسد برار معلل ہے بین مسد برار معلل ہے بعی اس میں ان اسباب کو بھی بیان کر دیا گیا ہے جو صحت حدیث میں قادح قرار لیا ہے ہوں کہ انہیں ایسے دار قطنی نے بزاری تعریف و قوصیف کی ہے لیکن ساتھ ہی یہ بھی کہا گیا ہے کہ انہیں ایش خطا مفط براتنا زیادہ و ثوق تھا کہ نسخہ دیکھ بغیر دوایت کرتے تھے۔ ان سے روایت میں اکثر خطا ہونے کی دو یہی ہے۔

بزارى دفات شام كے شہررمله ميں ٢٩٢٠ ه ميں بورئى -

ابوبعالي وصلي

ابولعلیٰ کانام احدین علی بن المثنیٰ بن سیمیٰ بن ملالتمیمی موصلی ہے۔ الوبعلیٰ جزیزہ

کے رہنے والے تھے برنائل جو میں پیدا ہوتے۔ انجی ۱۸ سال کے ہی تھے کرحدیث کی طلب اور شوق میں سفراختیار کیا۔ علی بن الجمعد، یحییٰ بن معلین اور دیگر علمائے حدیث سے علم حدیث کی تحصیل کی۔ ابن حبّان ، ابو حاتم اور الو بکر اسلمیلی ان کے تلامذہ میں سے ہیں۔ ابو تعلیٰ کی مشہور تالیف سندابو تعلیٰ ہے۔ اس کو ابواب وا سما محالیہ میر تب کیا ہے بوری سند ۲۹ جز و برشتمل ہے۔ ابولعلیٰ کی ایک مجم بھی ہے۔ اس کی ترتیب انہوں نے اپنے سشوخ کے اسمار بردھی ہے۔ محدثین کا عام قاعدہ یہ ہے کہ مسمیٰ بامحد و محدکود و سر سے ناموں پر مقدم رکھتے ہیں اس کے بعدا پنے شیوخ کے اسمار گرامی کوردیف وار ترتیب دے کرروات کرتے ہیں۔ چنانچہ اسم عجم میں بھی اس قاعدہ کو طور کھا گیا ہے۔

ا بوبعلیٰ کے صدق ودیانت اور حلم و تقوی پرلوگوں کو بہت اعتماد تھا، انہوں نے حسبتہ ً لِتُر اپنے کوعلم صدیث کی تحصیل و تالیف اور اس کی اشاعت میں شغول رکھا۔ ابو بعلیٰ کے بیماں ثلاثیات بھی پائی جاتی ہیں۔ ثلاثیات سے مرادوہ احادیث ہیں جو صرف تین واسطوں سے نبی صلی السُّعلامِ لِمَّ یک سینجی ہوں۔

ابن جان انہیں ثقات میں شارکرتے ہیں مافظ اسمیل بن محد بن انفضل تمیمی بیان کرتے ہیں کہ میں نقات میں شارکرتے ہیں مافظ اسمیل بن محد بن انفضل تمیمی بیان کرتے ہیں کہ میں نے میں میں میں اور دوسری بہت سی معلوم ہوتی ہیں جیسے نہریں ہوں۔ ابولعلیٰ کی مسند دریائے بے پایال کی طرح ہے۔ ابولعلیٰ کو خدانے لمبی عموط اکی یا تھے میں رحلت فرمائی ۔ انتقال کے دن موصل کے تمام بازار بند ہوگئے تھے کیٹر لوگول نے گریاں وسوز ال ان کے جنازہ کا ساتھ دیا۔

# الوغواند معقوب بن المحق بن ابراتيم بن زيد نيشا لوري المتوفى سلاسة ،

الوغوكا نداسفرائن كےرہنے والے تھے بعد میں نیشا پورمیں سکونت اختیار کی۔انہول

نے خراسان عراق ،مصر، شام ، کو فہ ، واسط ، جحاز ، جزیر ہ ، بین ، اصفہان ، رَسے ، فارس ، ثغور میں گشت کیا اور احادیث جمعے کمیں ۔ ابوعوانہ حدیث میں مسلم بن البحاج ، بوٹس بن عبدالاعلیٰ اور محد بن یجی ذبلی کے شاگر دہیں ۔ فقہ میں انہوں نے مزنی اور رہیع کی شاگر دی اختیار کی ۔

ما فظالوالقاسم ابن عساكر نے تاریخ دمشق میں لکھا ہے کہ الوعوانہ نے دمشق میں بزید بن محد بن عبد الصحد اسمعیل بن محد بن قراط ، شعیب بن اسحانی وغیرہ سے صدیث کی سائت کی ۔ اسی طرح انہوں نے مصرین قراط ، شعیب بن اسحانی و بہب ، مزنی ، ربیع ، محد سعد سے استفادہ کیا ۔ و بہب ، مزنی ، ربیع ، محد سعد سعد استفادہ کیا ۔ و بہب ، مزنی ، ربیع ، محد بن نصر بستان میں محد بن استفادہ کیا ۔ و بہب ، محد بن رجا ۔ سندی و غیرہ سے اور جزیرہ میں علی بن حرب وغیرہ سے علم کی خصیل کی ۔ الوعوانہ سے بن محد بن الو بکر اسمعیلی ، محد بن علی رازی ، الوعلی حسین بن علی الوا حد ، علی سلیمان طبر انی ، محد بن لعقوب بن اسمعیل الوالوليد تھی ، محد بن الوعوانہ ۔ ۔ الوموانہ ۔ قیرہ سے الوموانہ ۔ قیرہ الومونہ ، محد بن الوعوانہ ۔ قیرہ الومونہ ، محد بن الومونہ ، مدن الومونہ ، محد بن الومونہ ، محد

ابوعوانه شافعی المذہب تھے۔ اسفرائن میں شافعی مذہب کی ابتدا انہیں کے ذریعہ سے
ہوئی میں ابوع انہ ان کی نالیف ہے۔ یہ میں میں سے خرج ہے۔ می شین کی اصطلاح میں مستخرج سے
مرادیہ ہے کہ حدیثوں کا اثبات کسی دوسری کتاب کی احادیث سے کیا جائے۔ بتن ہر نیب اور طرق
اسنا دمیں اُسی کتاب کو پیش نظر کھا جائے لیکن سند کو ایسے طریق سے بیان کیا جائے کہ اس
کتاب کامؤلف درمیان میں نہ رہے جس پر میستخرج ہو بلکہ اپنے واسطہ کو مؤلف کے شیخ یاشنے الشخ
یامزیدا دیر تک بیان کر دے۔ اس طرح دوسر سے طریق سے روایت کے اثبات سے اس کتاب
کے مؤلف کی روایات پر مزید وثوتی واعتماد بیدا ہوجا تاہے۔

اس سخرج کوضیح کہنے کی وجہ یہ ہے کہ مسلم کے طرق واسا نیر کے علاوہ اس میں دوسرے طرق واسا نیر کے علاوہ اس میں دوسرے طرق واسا نید کاا ضافہ بھی پایا جا تا ہے قلیل متون میں بھی کچھ اضافے کیے ہیں جس کی وجہ سے ثیستخرج ایک ستقن الیف قراریاتی ہے ۔

ذہبی گئے اس کتاب سے ایک انتخاب بھی مرتب کیا ہے جومنتقی الذہبی کے نام سے معروف ہے۔ بیانتخاب ۲۳۰ احادیث بیشتمل ہے۔ ابوعوانہ کے بارے میں حاکم نے کہا ہے کہا بوعوانہ علمائے حدیث میں سے ہیں۔ابوعوانہ کی وفات سلالتلہ میں ہوتی ۔

### ا بن حیان دالمتوفی سوسته

ابن حبان کانام محد بن حبان بن احد بن حبان بن معاذ بن معبد ہے۔ کنیت الوحاتم ہے۔ ان کانسب زید مناق بن تمیم کے سپنچیا ہے ، اسی وجہ سے انہیں تمیمی کہا جاتا ہے سیستان کے شہر بشت کے رہنے والے نصے ایسی لیے بشتی بھی کہلاتے ہیں ۔

ابن حبّان نسانی کے شاگر دہیں۔ اس کے علاوہ انہوں نے ابو بعلیٰ موصلی ہمن بن سعیان اور ابو کمرین خزیمہ سے شرف تلمذہ اصل کیا ہے۔ ابن حبّان نے خرا سان سے مصر تک مفرکر کے علم حاصل کیا۔ وہ اپنی کتاب الانواع میں لکھتے ہیں: لَعَلَناً کَتَبْناً عَنْ اَ نَفَیْ شَیْہِ ہِے۔ منظم حاصل کیا۔ وہ اپنی کتاب الانواع میں لکھتے ہیں: لَعَلَناً کَتَبْناً عَنْ اَ نَفَیْ شَیْہِ ہِے۔ منظم حاصل ہے کہ ہم نے دو ہزار شیوخ سے احادیث لکھی ہیں یا ابن حبّان کو صدیت کے علاوہ تھا۔ کیشر حدیثوں کے تمن اور سند کا انہیں علم تھا ایک مدت یک وہ سے قدامی قضا کے عہدہ پر بھی ما مورد سے ہیں۔

دوسرسے اہل علم کے علاوہ صاکم نے بھی ان کی شاگر دی اختیار کی اور ان سے علم حدیث حاصل کیا۔

ابن حبّان عقلائے زمانہ میں سے تھے۔ان کی تصنیفات و تالیفات کی تعداد سہت زیادہ م ہے۔ان کی کچھ کتا بیس یہ ہیں:

كتاب الصحابة ، كتاب التابعين ، كتاب اتباع التابعين ، كتاب تبع الاتباع ، كتاب علل ، مناقب ابی حنیفه و منالبه ، كتاب علل ما استندالیه ابو حنیفه ، كتاب مناقب الشافعی ، كتاب الهدایة الی احلم السنن ، كناب الجرح و التعدیل ، كتاب شعب الایمان ، علل حدیث الزمری ، علل حدیث الک ماانفرد بدابل المدينة من الشاميين، ماانفرد بالمكيون، ماانفرد بدابل العراق، ماانفرد بدابل الخراسان، غرائب الانحبار، اسامي من يعرف بالكني اكتاب التقاسيم والانواع ونييره،

کتاب التقاسیم والانواع اُن کی مشہور و تظیم کتاب ہے اور حیج ابن حبّان کے نام سے معروف ہے۔ اس کی ترتیب بالکل نے انداز سے کی ہے۔ یہ کتاب ندمسا نید صحابہ ومعاجم شیورخ کے طرز پر ہے اور نداس میں عام انداز میں ابواب کی قسیم کی ہے۔ ابن حبّان کا قاعدہ یہ ہے کہ وہ پہلے اقسام بیان کرتے ہیں بھران اقسام میں انواع کا ذکر کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر وہ کہتے ہیں: اَکتَفُ ع مُ السّادِسُ وَ اُلاَحَى بَعُونَ مِنَ الْقِسْمِ النّاَدِنُ فِي النّواجِ فَي (دوسری قسم کی چیا کیسویں نوع نواہی کے بیان میں ہے ،

ان کی متداول کتب میں کتاب باریخ الثقات اور کتاب الضعفار بھی ہے۔ ایک مجم بھی ہے جو سنہروں کی ترتیب پر مرتب ہے۔ مناقب امام مالک میں بھی ان کی ایک کتاب انواع العلوم وصاف ہا کے نام سے موسوم ہے۔ ان کی بعض کتا بین کتی اجزار پرشتمل ہیں ۔

ابن حبّان کا نتقال ۲۲ شوال ۲<mark>۳۵۳</mark> ه کوجمعہ کے دن سمر قندمیں ہوا ۔

### امام طبرانی ولادت سنسسیر سے وفات منسسہ

الامام الحافظ الوالقا مم سلمان بن جمر بن الوب طرانی فی طادت ملک شام کے شہر عکد میں ہوتی طریہ شام کے ایک قرید کا نام ہے تیرہ سال کی عربیں طلب علم میں مصوف ہوئے۔ والدکو حدیث سے بڑا شخف تھا۔ وہ انہیں بڑے بڑے اساتذہ کے پاس سے جایا کرتے تھے۔ امام طرانی نے حصو راعلم شخف تھا۔ وہ انہیں بڑے یہ داد کو فر، بصرہ، اصفہ بال وغیرہ علمی مراکز کا سفر کیا ۔ ایک ہزار سے زیادہ حدیث کے لیے جماز ، مین ، مصر بغدا دکو فر، بصرہ، اصفہ بال وغیرہ علمی مراکز کا سفر کیا ۔ ایک ہزار سے زیادہ علی بن عبدالعزیز ، بغوی ، بشر بن موسی ادر سیں عطا ، ابو فرعہ دشقی وغیرہ کے نام خاص ہیں۔ استاد ابن العمید تو مشہور و محروف وزیر اور عربیت وادب میں اپنے نہ مانے کے امام سے اور صاحب بن عباد جو دولت دیا لمہ کے وزیر و ل میں سے ہیں طرانی سے شاگر دہیں علم حدیث کی طلب میں بڑی مشقیتر ہر داست کی سے تیس سال مسلسل چاتی برسوتے رہے۔

ام طرانی نے تین سندیں تالیف کیس ۔ ان کانام المعم الکیئر والصغیر والاوسط سے۔ انہوں نے مسندوں کی ترتیب مرویات صحابہ کی بنیاد پر رکھی معجم میں بیس ہزار پانچ سوا حادیث ہیں۔

حافظ ابن مندر نے طرانی کی تمام تصنیفات کاذکر کیا ہے۔ ان کی اکثر تصنیفات نایاب ہیں۔ انہوں نے تفسیر جھی ہے۔ ان کی مشہور کتا ہوں میں کتاب الدُّعارِ بھی ہے۔ اس سے صاحبِ حصن حصن نے بھی دوایات نقل کی ہیں۔ یہ کتاب بہت ضخیم ہے۔ کتاب المسالک، کتاب عشرة النسار اور کتاب دلائل النبوة ، طرانی کی مشہور تصنیفات میں۔

ابوالعباس احد بن منصور شیرازی کا بیان ہے کہ طرانی سے میں نے تین لا کھ احادیث لکھی میں۔ ایک مرتب ابوں بحر حبابی نے طرانی سے کہا: میرسے پاس ایک حدیث السی ہے جواس وقت ڈنیا میں کسی کے پاس نہیں ہے بھر ریسند بیان کی:

حد ثنا الوخيفة تناسلمان بن ايوب الوالقاسم - طرانى فكما:

آپ جانتے ہیں سلیمان بن الوب کون ہیں ؟ و ه میں ہی ہوں اور الوضلیفه میرسے شاگر د ہوتے میں آپ اس روایت کو براه راست مجھ سے ہی روایت کیجئے تاکہ ایک واسط کم ہوجائے اور آپ کی شد عالی ہوجائے۔

طرانى نداصفهان ميسكونت الهتياري اورومين وفات ياتى -

### دارميُّ

#### ولادت كالمسير وفاي 100م

ابومح عبدالله بن عبدالرحمٰن بن نفل دارم سم تندى طرف كے تھے ـ دارمى ان كى نسبت ا بينے قبيلے كى طرف ہے ـ دارمى حكى غرض سے دُور دراز قبيلے كى طرف ہے ـ دارمى حكى غرض سے دُور دراز بلادِ اسلامید كے اور علمى حراكز ، كم منظمه ، مدینہ منورہ ، خراسان ، شام ، عراق اورم صركا سفركيا ـ

دارمی کے اساتذہ میں ابن ماجہ، حبان بن ہلال، نضر بن شمیل، یزید بن ہارون اورجوۃ بن سفری کے اساتذہ میں ابن ماجہ، حبان بن ہلال، نضر بن شمیل، یزید بن ہارون اورجوۃ بن سفری حسید اہم میں۔ امام احمد کے فرزند بھی آپ کے علاوہ ان سے روات کی ہے۔ امام مسلم نے دارمی سے ۱۷ حدثنیں لی ہیں۔ امام بخاری نے بھی صحیح بخاری کے علاوہ درمی سے ۱۷ حدثنیں لی ہیں۔ امام بخاری نے بھی صحیح بخاری کے علاوہ دارمی سے دارمی سے دوایت کی ہیں۔

امام احد بن طبل کہتے تھے کہ خراسان میں حدیث کے چار حافظ ہیں: ابوزرعد رازی ، محد بن اسمعیل بخاری ، عبداللہ بن عبدالرمن دارمی اور حسن بن شجاع بلخی ۔ ابوحاتم کا بیان ہے کہ دارمی اور حسن بن شجاع بلخی ۔ ابوحاتم کا بیان نقل کیا ہے: ایسے وقت کے امام تھے ۔ ذہبی نے دارمی کے بارسے میں خطیب بغدادی کا بیان نقل کیا ہے: کان احد الحفاظ والترحة الدین صوصو فی بالشقیة والورع والودی والود

ك تبذيب التبذيب جهص ٢٩٥، ٢٩٥ -

..... وكان على عناية العقل وفى نسها ية الفضل الوماتم بن حبّان كمت مين : كان مدى الحيفاظ المتقين واهدل الورع والسد ين - اوركمة مين كدارى مديث كم يادكرن والدارج كرنے اور يمحف واله اور تاليف كرنے واله محدث تھے انہوں نے اپنے وطن ميں مديث كى اشاعت كى ،اس كى حفاظت وحايت كى او فالفين كى مخالفت كو تم كيا .

علم ودیانت، زُمِرو قناعت اور اجتها دوعبادت میں دارمی کوخاص مقام حاصل تھا یسترفند کے قاضی مقرر ہوئے 'صرف ایک تقدمہ کا فیصلہ کیا اور تعفی ہو گئے۔ امام احمد کہتے ہیں کہ ان کے سلمنے دنیا پیش کی گئی مگرانہوں نے قبول نہ کیا ہ

دارمی نے جہیہ کی تر دید میں متعدد کتا ہیں کھیں مسند دارمی ان کی مشہور تالیف ہے محدثین کی اصطلاح میں اسے سند نہیں کہا جا اسکتا۔ اس کتاب میں ٹلا ثیات سب کتابوں سے زیادہ ہیں لیعنی الم علم کی رائے ہے کہ سنین دارمی صحاح سند میں چھٹی کتاب کی جگہ پانے کی مستحق ہے۔ اس میں ضعیف رجال بہت کم ہیں میں شاذر وائیس کھی اس میں شاذو نا درہی پائی جاتی ہیں۔ اس کی اسنا دبھی اعلیٰ درجہ کی ہیں اس میں بخاری سے بھی نہیا دہ ثلاثیات ہیں ابوحاتم نے دارمی کی اسنا دبھی اعلیٰ درجہ کی ہیں اس میں بخاری سے بھی نہیا دہ ثلاثیات ہیں ابوحاتم نے دارمی کی النیات کی تعداد ۱۵ بیان کی ہے لیہ

سنن دارمی ۱۵۰۸ الواب بیر شمل ہے۔ احادیث کی تعداد ۷۵۵ سے۔ سنن دارمی ۱۵۰۸ همیں دمشق میں شائع ہوئی ہے۔ اس سے بیہاے سلامیالہ میں ہندوستان میں بھی شائع ہو حکی ہے سنن دارمی کے تراجم بھی چیپ چکے ہیں مولانامحد عبدالرشید بن محدرشاہ شمیری اور مفتی انتظام اللہ شہابی نے اس پر مقدمہ بھی لکھا ہے کیے

دارمی کی رحلت کی نجرحب امام بخاری کوملی توا ہنوں نے إِنَّا مِنْهِ وَ إِنَّا اِلَيْهِ رَاجِعُونَ۔ پڑھا۔ان کی انکھیں اشکبار ہوگئیں۔بے ساختہ زبان سے یہ شعر نسکل گیا حالانکہ حدیث میں مروی

که مقدمینن دارمی صلا کله قاموس الکتب سستا

ے ق فَذَاءُ لَفُسِكَ لاَ أَكِالَكَ آ فَجُسَعُ گرسب سے الم انگیز خود رصلت تمہاری ہے اشعار کے علاوہ و مجھی شعرنہیں پڑھتے تھے اِنْ تَبنْقَ تَفَجْعَ بِالْآحِبِّةِ نِے کُتِّها کہو کے گرہے دردِ فراقِ دوستاں تم ،ی

# امام اسماعيليَّ

#### ولاد المحالية وفات الحلية

نام احد بن ابرا بہم بن اسعاعیل بن العباس الاسماعیلی اورکنیت ابوبجرہے۔ امام بخاری گی وفات کے ۱۲ سال بورک کے بھر میں پیدا ہوتے علم حدیث کی طلب شروع سے ہی تھی گڑان کے اعزہ مختلف حیلہ وبہانے سے ادادہ سفر سے روکتے دہے ۔ یہال کک کہ جب محد بن ایوب دانہی کا جوقت کے شہر و بحدث میں ایوب دانہی کا جوقت کے شہر و بحدث میں باتر ہوا کہ انہوں نے گھرس آگر تا مکی شہر دست عالم کا انتقال ہوگیا تو اس کا ان پر ایسا انٹر ہوا کہ انہوں نے گھرس آگر کے ۔ لوگوں نے جب اس کا سبب پوچھا تو بو سے کہ کے ۔ لوگوں نے جب اس کا سبب پوچھا تو بو سے کہ کہ میں بہنچنے سے بازر کھا۔ میں ان سے استفادہ نہ کرسکا۔ اور ان کے علم سے محموم رما ۔ ان کی اس حالت کو دیکھ کراع ہو ہو ان بسی تستی دی کہ اب بھی بہت عالم با حیات ہیں جب طرف چا ہوسفر کرو تہا رسے ما موں انہیں تستی دی کہ اب بھی بہت عالم با حیات ہیں جب طرف چا ہوسفر کرو تہا رسے ما موں تہر باز کھا ۔ انہوں نے اب بخد ان ، ابو خلیفہ محمی محمد بن عثمان مقابری ، ابرا ہم بن زہیر کی خدمت میں بینچے ۔ وہاں سے بغیدان ، ابو خلیفہ محمد بن عثمان مقابری ، ابرا ہم بن زہیر طوانی ، فریا بی اور دو سرے محدثین سے حدیث کا علم حاصل کیا۔ اور فقہ و حدیث دونوں ہی کی حام مع شخصیت کے مالک ہوتے۔ حام مع شخصیت کے مالک ہوتے۔ حام مع شخصیت کے مالک ہوتے۔

اسماعیلی کوخدائی طرف سے ذہر کے لیم ملاتھا، انہیں بہت ساری کتا بیں بھی یادتھیں اور وہ درجہ اجتہاد برتھے۔ اسی لیے بعض محد نین کی رائے ہے کہ انہیں سنن میں کوئی مستقل کتاب

ترتیب دینی چاہیے تھی۔

اسماعیلی کی شہور نالیف صیح اسماعیلی ہے۔ میستخرج برجیح بخاری ہے۔ ابن جحر نے تعلیقات بخاری کو جسے اسماعیلی نے تعلیقات بخاری کو جسے اسماعیلی نے شامل کر دیا تھا نمتخب کر کے الگ جمع کیا ہے اسمنتی این جم کہتے ہیں۔ اس مستخرج سے علاوہ بھی اسماعیلی کی تالیفات ہیں میسند کبیران کی نہایت ضخیم الیف جم کہتے ہیں۔ ان کی مسند کو شہرت صاصل نہ ہوسکی ۔ صفر الحکام ہو کے آغاز ہیں ان کا انتقال ہوا۔

## دارقطني

#### ولاد ي سبه وفات همهم

ابوالحسن علی بن عمر دارقطنی - دارقطن کے دہنے وائے تھے۔ یہ بغداد کا ایک محلة تھا۔ عربی میں قطن دُوئی کو کہتے ہیں۔ یہ محلد دُوئی کی منڈی تھی۔ دارقطنی نے طلب صدیث میں دُور درازمقا آن کا سفر کیا ایو کو قد ابسرہ ، شام ، واسط ، مصراور دوسرے مقامات پر گئے اور و مال کے علما ہے احادیث حاصل کیں ۔ مصر میں ابوالفضل نے ان کا بڑا امادیث حاصل کیں ۔ مصر میں ابوالفضل نے ان کا بڑا اکرام کیا ۔ دارقطنی نے ابوالقاسم بغوی ، ابو بکر بن ابی داؤ د ابن صاعد ، صیبین بن محاملی و غیر ہ سے دریت کی سماعت کی ۔ جو اتی کے زیانہ میں اسماعیل صفار کی مجلس میں نشست رہتی ۔ ایک دن صفار نے کہا کہ تمہا راسماع صحیح نہیں ہے کیونکہ تم کھنے میں اس طرح مشفول رہتے ہوکہ صدیث کو اچھی طرح سمجھے نہیں ۔ دارقطنی نے جواب میں عرض کیا کہ جناب کو یا د ہے کہ اس وقت کتی احادیث آب نے لکھوائی ہیں ۔ وسل کے بعد انہوں نے تمام حدیثوں کو سندول کے ساتھ ذیائی شادیا تمام اہل مجلس ان کے حافظ برجے رہ نزدہ رہ گئے۔

معرفت ِعلل، اسمار رجال، معرفت ِرواة میں دارقطنی کو ملندمقام حاصل تھا۔ دوسے

علوم خاص طور سے قرآن اور فقہار کے مذہب اور ان کے اختلافات سے انہیں انتھی واقفیت ماصل تھی شعروادب پرعبور رکھتے تھے۔عرب کے مہت سے دواوین انہیں حفظ تھے فقیشافی انہوں نے ابوسعیداصطیری سے حاصل کی تھی۔ان سے انہوں نے حدیث میں بھی استفادہ کیا تھا۔ ابوطیب حدیث میں دار قطنی کوامیرالمؤنین کہتے تھے۔

حافظ ابونعیم اصفهه ای صاحب حلیته الاولیار، ابوبکر برقانی، بوم ری، قاضی ابوالطیب طری حاکم عبدالغنی مندری صاحب ترغیب و تربهیب، تمام دازی صاحب فوائد شهوره - حاکم الوعبد الله نیشا بوری جیسے اہل علم دارقطنی کے تلا مٰدہ میں شامل ہیں -

دارقطنی کی مشہور تالیف مسنن دارقطنی "ہے۔ دارقطنی کی خصوصیت یہ ہے کہ وہ ایک ایک صدیث کو کئی کئی سندول کے ساتھ روابیت کرتے ہیں۔ وہ حدیث کی علّت اور راولوں کے حالاً سے بوری طرح با خبرتھے۔ دارقطنی مذہبًا شافعی تھے۔

سنن کےعلاوہ بھی ان کی کتابیں ہیں جن میں ایک شہورتصنیف "الختاف والمؤ کف" ہے دارقطنی کی علمی ظرافتوں میں سے ایک شہور واقعہ ہے کہ ابوالحسن بیضا وی ایک شخص کو یے کہ ان کی خدمت میں حاضر بوتے اور کہا کہ یہ دُور دراز سے حدیث کی طلب میں آئے ہیں۔ انہیں کچھ حد شیب الماکراد یہ بے ۔ دارقطنی نے پہلے تو عذر کیا۔ جب انہوں نے زیادہ اصرار کیا تو بیس سند کے ساتھ ایک حدیث روایت کی :

نِعْمَالشَّيْنَ الْهَدِيَّةُ أَمَامَ أَكْمَاجَ الْحَاجِةِ "اپنى عاجت ظام ركرنے سے پيلے كھ مديد پين كرنا التّحاسے "

دوسرے دن ویشخص کچه مناسب مریہ بے کرخدمت میں حاضر ہوا تواسے اپنے پاس بٹھایا اورسترہ سندوں کے ساتھ اس حدیث کا اِلما کرایا :

إُذَا آتَاكُمُ كَرِبْحُ قَوْمٍ فَٱكُرِ مُّـوَكُمْ

' ''جب تمہارے باس کسی قوم کا مغرز شخص آئے تواس کا اکرام کرویے

اس کے علاوہ دارقطنی سے علق اور ہی دوسرے لطائف وظرائف مشہورہیں۔ایک دن دارقطنی سے ایک کی ایک دن دارقطنی خاموش دارقطنی سے ایوچھا گیا کہ کیا آب نے اسے جیساکسی دوسرے کو بھی دیکھا ہے ؟ دارقطنی خاموش

رب يواب مي صرف يه أبت برهي: فَلاَ تُدُر كُوا الْفُسكُمُ

ایک مرتبه دارقطنی نوافل اداکرر ہے تھے۔ان کے قریب ہی ایک خص صدیث کاکوئی سخریج مرتبہ دارقطنی نے اسے رہا تھا۔ راویوں کے ناموں میں ایک نام نشیر آیا۔اس نے نشیر کو بشیر رہ بھا۔ دارقطنی نے اسے غلطی پر متنبہ تکرنے کے لیے نماز میں شبحان اللہ کہا۔ پڑھنے والے نے دوسری مرتبہ لیسیر رپڑھا۔ دارقطنی نے بہر شبحان اللہ کہا میکروہ سمجھ نہ سکا۔ توانہوں نے یہ آیت بیڑھی: ن وَ الْقَلَمِ وَ مَا يَسُلُ مُونَ کے ساتھ ہے۔ نماز میں اس طرح وَ مَا يَسُلُ اللهُ كُنْ وَ مَا يَسُلُ اللهُ كُنْ وَ مَا يَسُلُ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ اللهُ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ اللهُ مَا مُرْتِ اللهُ ال

اسی طرح ایک دفونفل اداکررہے تھے۔ایکشخص نے قمروبن شعیب کوعمروبن سعید برٹھا تو دارقطنی نے سُبجان اللّٰہ کہا۔اس نے سند کااعادہ کیا اور اس نام برڈرک گیا۔ دارقطنی نے یہ آیت للاوت کی:

يَاشُعَيْبُ آصَلُوتُكَ تَأْمُ رُلْكَ وَسِيمِ كَيار

دارقطنی میں بیدا ہوئے اور وہیں ان کا انتقال ۸ر زی قعدہ سے سے کوہوا۔ مقبرہ باب حرب میں معروف کرخی ح کے یاس مدفون ہوئے۔

### الوعدالة محرين عدالة الحاكم ولاد صلاتة — وفات هنهة

عاکم بیشا پورک رہنے والے تھے۔عہدہ قضا پر مامور ہونے کی وجہ سے ان کالقب حاکم بیٹرگیا۔ اجداد میں سے سی کا نام طہمان تھا، اسی لیے انہیں طہمانی بھی کہا جا آ ہے۔ حاکم لینے زمانہ میں ابن البیت (ناجر کے بیٹے) کی کنیت سے مشہور ہوئے۔ حاکم ربیع الثانی سائل جو میں پیدا ہوئے۔ بچین سے ہی انہیں علم حدیث کا شوق دامن گیر ہوا۔ ان کے والداور مامول کو حدیث سے شعف تھا۔ ان کے والدان لوگوں میں سے تھے جنہوں نے امام مسلم کو دیکھا تھا۔

عاكم نے حدیث كى تلاش وجستجوين خراسان اورارالنبروغيره بلاد اسلاميدكاسفركيا اور دو ہزارشیوخ سے مدیث حاصل کی۔ ان میں سے ایک ہزارشیوخ وہ تھے جو نیشا پور کے ، می رمنے والے تنصے ماکم نے اپنے والدسے بھی روایت کی ہے۔اس کے علاوہ الوالعباس محمد بن بيعقوب اصم، الوعيد الله بن بعقوب بن الاخرم، الوالعباس بن مجبوب، الوعم عثمان بن سماك ادر ابوعلی حافظ نیشا پوری (جوا بینے زمانہ کے حافظ حدیث تھے ،سے حدیث حاصل کی اس کے علاوہ اس فن کے دوسرے بڑے علمار سے بھی استفادہ کیا۔ دار قطنی والو ذر سروی ١ جو بخاری کے راولوں میں سے میں )الوبعال خلیل الوالقاسم فشیری ، بیتی اور دوسرے اساتند هٔ فن احاکم سے روایت كرتے ہيں۔ الوحادم كابيان ہے كرحاكم نے آب زمزم في كرفداسے يد دُعاكى تھى كد انہيں حسن تعنيف عطا ہو۔ان کے زمانہ میں جارا شخاص کا بونی کے محدثین میں شار ہوتا تھا جن میں سے دارقطنی بغداد کے رہننے والے تھے جوعلل حدیث کی معرفت میں ممتاز تھے۔ ابوعبداللہ بن مندہ اصفہان کے تھے جو کرت وحدیث کی معرفت میں بگانے تھے عبدالغنی منذری کا تعلق مصرسے تھا، انہایں انساب محطمين تبحرُ حاصل تها رحاكم نيث إبورى كوفن تصنيف وترتيب مين المياز حاصل بوا حاكم كى تصانيف كى تعدادىبت زياده بے ـ ابن خلكان نے ان كى تعداد در بردھ برار تكھى ہے۔ان کی ایک عمرہ اورمفیانصنیف معرفت علوم الحدیث ہے۔ اس کے علاوہ ان کی کتا ب 'کتابالاکلیل'ہے۔ ہرمفسّر کے دیکھنے کی جیزہے میتندرک حاکم ان کی مشہور دِمعروفِ تصنیف ہے۔ حاکم کابیان ہے کراس کی تمام احادیث محیمین کی شرطربر بوُری اُترتی ہیں لیکن علما علم حدیث نے اُن کے اس دعویٰ کو ما شنے سے انکا رکیا ہے۔ ذہبی نے تلخیص المستدر لکھی اوراس بات کی وضاحت کردی ہے کہ حاکم کی تصیحے براعتماد کرنا درست نہیں ہے جب تک کم میر نے تعقیبات کامطالعہ نہ کرے۔ ذہبی کے نز دیگ مستدرک کی نصف احادیث صحیحین یا انہاں سے مسی ایک کی شرط میر پوری اُ ترتی ہیں۔ احا دیٹ کا ایک جو تھاتی حصہ ایسا ہے جو میجے ہے اگر جیہ و شینین کی شرط پر پورُا ندا ترتا ہو۔ کتاب کا بقیہ چوتھائی حصّہ کمزور اور منکرا حادیث میرشتمل ہے بلكه اس ميں موضوع حدیثیں بھی شامل ہوگئی ہیں۔

ا بي مستحد عن مستين اربح نيشا پور ، كتاب مزى الاخبار اور كتاب المدخل الى علم تصميح حرضال

ہے ۔ حاکم کو علم حدیث کے علاوہ دوسرے علوم میں بھی دسترس حاصل تھی گرعلم حدیث میں زیادہ سنغف رکھنے کے باعث وہ اسی فن میں شہور ہوئے۔

طبقات الشا فیمٹرں ایک دل جیپ واقونقل ہوا ہے کہ ایک بار الوالفضل ہمدائی جوبہ یعالز الفضل ہمدائی جوبہ یعالز اللہ علیہ بار الوالفضل ہمدائی جوبہ یعالز اللہ کے لقب سے شہور ہے۔ نیشا لور آیا۔ اس کے حافظ کا یہ عالم تھا کہ سوسوا شعار ایک مجلس میں سنتا اور ایک ہی بارس کرا سے تمام کے تمام اشعار ترتیب سے از بر ہوجاتے۔ اسے اپنے حافظ کے مقابلہ میں ان کے برناز تھا جب اس کے سامنے حقاظ کو دی آلواس نے اپنے حفظ کے مقابلہ میں ان کے حفظ کو کوئی اہمیت نہ دی ۔ حاکم کوجب اس کی اطلاع ہوئی تو انہوں نے حدیث کا ایک جزراس کے باس تھیج دیا۔ اور کہا اہی جا کہا کہ ان مختلف الفاظ دمضا میں اور رواۃ کے غیر مرتبط ذفیرہ کو حبلاکون حفظ کر سکتا ہے۔ حاکم نے کہا کہ ابنی حیثیت کو بہی نواور آئندہ ڈیکیس نہ مارو۔ کو حبلاکون حفظ کر سکتا ہے۔ حاکم نے کہا کہ ابنی حیثیت کو بہی نواور آئندہ ڈیکیس نہ مارو۔ عالم کی وفات ایک ہوئی۔ ایک دن غسل سے فارغ ہونے کے بعد تہمد باندھی۔ ایک آئھینی اور فانی ڈیا سے کوچ کر گئے۔ یہ وقع صفرہ بی میں بیش آیا۔

### **حافظ الولغيم** ولاديبسية وفاينس

ان کانام ونسب یہ ہے: احربن عبداللہ بن احد بن اسی بن موسی بن دوائل بن امرا اصبہانی درجب استی بھر ہیں ہوائی ہن امران کو اصبہانی درجب استی بیدا ہوئے ۔ حافظ ابونعیم کے اجداد میں سب سے بہلے مہران کو مشرف اسلام حاصل ہوا ۔ وہ عبداللہ بن معاویہ بن عبداللہ بن حبفہ بن ابی طالب کے غلام تھے ۔ اصفہان واصبہان دراصل سبال کا موب ہے ۔ یہ عاق کے مشہور شہروں میں سے ہے ۔ وافظ کی 4 ہی سال کی عمر تھی کہ مشائخ نے انہیں بطریق تبریک حدیث کی اجازت سے ہے ۔ حافظ کی احدیث کی اجازت

دی پیخصوصیت ابونعیم می کوحاصل ہے۔ حدیث کی اجا زت دینے والول میں ابوالعباس اصم فیٹیمہ بن سلیمان طرا بلسی جعفر خلدی اور پیخ عبد الله بن عمر بن شو ذب خاص طور سے قابل ذکر ہیں ۔ بڑسے ہونے پر علما کے حدیث سے حدیث کی سماعت حاصل کی ۔ طبرانی ، ابوالیشن جعابی ، ابوعلی بن صواف ، ابو بکر ابری ، ابن خلا ذصیبی اور فارقی بن عبد الکریم خطابی سے استفادہ کیا ۔ فضیلت علم اور اسا نید بلند ہونے کی وجہ سے عرصہ تک لوگ ان کی طرف را غب ہوتے رہے خطیب بغیرا دی ان کی طرف را غب ہوتے رہے خطیب بغیرا دی ان کے خاص شاگر دول میں سے تھے۔ ابوسعید ما بینی ، ابوصالح موذن ، ابوعلی حسن بن احد حداد ، ابوسعید محمد بن عبد الله شروطی اور بہت سے دوسرے محدثین ان کے شاگر دول میں شامل ہیں ۔

انہوں نے مئی کتا ہیں کھی ہیں۔ حلیتہ الاولیا ان کی نادر کتاب بمجھی جاتی ہے۔ ان کی زندگی میں ہیں۔ میں ہیں۔ میں اس کا ایک نسخہ جاتی ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں اس کا ایک نسخہ چارسودینا رمیں میں ہیں ہی اس کتاب کوشہرت حاصل ہو چی تھی۔ نیشا پور میں اس کا ایک نسخہ چارسودینا رمیں خریداگیا تھا۔ حلیتہ الاولیار کے علاوہ معزفة الصحابہ، دلائل النبوۃ ، کتاب الطب، فضائل الصحابہ اور کتاب المستخرج علی للسلم، تاریخ اصفہ ان ، کتاب العقد ان کی مشہور کتابیں ہیں۔ اس کے علاوہ انہوں نے بہت سے مختصر رسائل ہی لیکھ میں۔

مکان تشریف بے جائے تورات میں بھی ایک جزوکے بقدر لوگ ان سے بڑھ لیا کرتے تھے وہ محاس سے تھکم مکان تشریف بے جائے تورات میں بھی ایک جزوکے بقدر لوگ ان سے بڑھ لیا کرتے تھے وہ اس سے تنگ دل نہیں ہوتے تھے۔ حدیث میں ان کی مصروفیت کا یہ عالم تھا کہ احادیث کی تعلیم اور کہ ایو اور کہ تالیف و تصنیف کو یا ان کی غذا بن چکی تھی۔ ابو بحر خطیب نے لچردی محیرے بخیاری تین مجلسوں میں ان کے سامنے پڑھی۔ تین مجلسوں میں ان کے سامنے پڑھی۔

۹۲ سال کی عمرمیں ۲۰ محرم <del>سلام</del>ه هرکواصیبهان میں وفات پائی۔

# الومحرعلى بن احريب الاندلسي

#### ولادت المحتلية وفات محكيمة

ابومحد کالورانام ابومحد، علی بن احرسید، بن حزم، بن غالب بن صالح بن خلف ہے۔
ابن حزم فاری النسل تھے۔ اندنس کے شہر قرطبہ میں رمضان کے مہینے میں بعد طلوع فجر پیدا
ہوتے۔ آپ کے والد ابوع احمد دولت عامریہ کے وزیر تھے۔ ان کا شارعلم وا دب اور بلاغت
کے علمار میں ہوتا تھا۔ ابن حزم کے والد کا انتقال سل بھی میں ہوا۔

ابن حزم کاحافظ نهایت قوی تحاله خدانے ذبات بھی بخشی تھی۔ علوم حدیث وفقہ کے علاوہ منطق وفلسفہ اور علم اللسان وبلاغت اور شعروسیہ میں بہیں دخل حاصل تحالہ بہلے شافتی المذہب تھے۔ بچرداؤ دظا ہری کامسلک اختیار کرلیا۔ اس نئے مسلک کے حق میں کتابیں تھیں اور آخر تک اسی مسلک پر قائم دہے۔ قیاس کے قائل نہ تنھے۔ علوم حدیث اور سندات ومصنفات کی کتنی کی کتابیں فراہم کمیں اور علم حدیث کی تحصیل کی فقہ حدیث برم اور سندات ومصنفات کی کتنی کی کتابیں فراہم کمیں اور علم حدیث کی تحصیل کی فقہ حدیث برم الایصال الی فہم لخصال کی تالیف کی۔ جو جلد شرائع واجب، حلال ، حرام ، سنت واج اع مرشتمل سے۔ یہ ایک بڑی کتاب ہے جبن میں حال الاحکام ما سے۔ اس کے علاوہ الحملی والمجالی الاحکام ، ہے۔ اس کے علاوہ الحملی والمجالی اور الفصل فی الملل والنحل بھی ان کی مشہور کتابیں ہیں۔

امام غزائی فرماتے ہیں کہ مجھے اسماء اللہ تعالیٰ ۔ سے تعلق ان کی ایک کتاب ملی۔ اس سے خلا ہر ہوتا ہے کہ انہیں بلا کا حافظ الوعبد اللہ فلا ہر ہوتا ہے کہ انہیں بلا کا حافظ حاصل تھا اور ان کا ذہن نہایت تیز تھا۔ حافظ الوعبد اللہ محد بن فتوح الجیدی کہتے ہیں کہیں نے ان کے شل کسی ایسے تھی کو نہیں دیکھا جس میں ذکاوت محمد بن فقط ، کریم النفسی اور دین داری جمع ہول۔ ابن حزم کے فرزند الورافع الفضل بیان کرتے ہیں کہ میرے یاس استی ہزار اور اق پرشتمل میرے والدی تا لیفات مو جود ہیں۔ یہ سب انہیں کے ہاتھ سے تھی ہوتی ہیں۔

سیم انخوری کا بیان ہے کہ ابن حزم احکام سے بخو بی واقف تھے۔ امورسیاست میں نہیں پوری بصیرت حاصل تھی بشیخ عزالدین بن عبدالسلام کہتے ہیں کرمحلی ابن حزم اور مغنی بن قدام میں جناعلم مجھے نظر آیا اتناکسی دوسری کتاب میں مجھے نظر نہیں آیا۔ ذہبی نے بھی ان کی عظمت کا اعتراف کیا ہے۔

ابن حزم میں ایک کمزوری مجھی تھی'ان کے اندرشدّت انتہا درجہ کی تھی۔ اپنے مخالف کے لیسخت قسم کے الفاظ استعمال کرتے تھے۔ ججاج کی تلوار اور ان کی نہ بان مشہور تھی۔ اسی وجہ سے انہمیں جلاوطن کردیا گیا تھا۔ ابن حزم نے تو دمدارۃ النفوس میں لکھا ہے" میری ملی برخھ کئی تھی جس کے سبب سے میر سے مزاج میں ایسا تغیر پیدا ہوگیا تھا جس پر خود مجھے بھی جرت ہے یہ

َ حافظ ابن کیٹر شنے مقدمہ ابن الصلاح کی تلخیص میں اور صافظ ذہبی اور حافظ ابن ججر میں مان کی سے تعلم کے باوجود تر مذی افتر مذی کے تذکرہ میں اس بات کی وضاحت کی ہے کہ ابن حزم کو وسعت علم کے باوجود تر مذی اور ان کی تصنیفات کی اطلاع نہ تھی ۔۔۔

كهاجا تاب كدابن حرثم كاانتقال منت ليشم ميں ہواجواندلس كايك قرية تھا۔

### 

ابو مکرا حدبن حسین بیتی شافید کے بہت بڑے محدّث ہیں۔ بیہی جندقریٰ کا نام ہے، یہ بیا محدّث ہیں۔ بیہی جندقریٰ کا نام ہے، یہ باہم تصل ہیں اور نیشا پورسے ، ہمیل کے فاصلہ پرواقع ہیں بیہی شعبال کا میں سیدا ہوئے۔ حاکم، ابوطا ہر، ابن فورک منتکم، ابوعلی رو دباری صوفی ، ابوعیدالرحمٰن سلمی صوفی ،

له تذكره ج س س ۱۳۲، ابن خلكان وتبديب التبذيب،

زاہرالشیامی، محدالفراوی، عبدالمنع قشیری وغیرہ سے علوم کی تحصیل کی، فقد ابوالفتح ناصر ب محستد العری المزوری سے حاصل کیا حصول حدیث کے لیے کوفہ، بغداد، خراسان، جاز اور دیگر بلادو امصار اسلامیہ کاسفر کیا۔

بیہ قی کثر انتصانیف محدت تھے۔ ان کی تصنیفات کی تعدادایک ہزار تک بیہ پی ہے۔

ذہبی کا بیان ہے کہ یہ بیلے شخص ہیں جہنول نے نصوص شافعی جمع کی ہیں۔ سبکی کہتے ہیں کہ
انہیں بیہا انتخص کہنے کے بجاتے آخری شخص کہاجائے نوصیح ہوگا۔ بیہ قی کے تبحر علم اور فضل و
کمال کا اندازہ ان کی تصنیفات سے ہوتا ہے۔ دین ویشر بیت سے مختلف موضوعات پر انہول
نے رسائل لکھے۔ خدانے ان سے علم میں بڑی برکت دی تھی۔ انہوں نے ایسی کتا ہیں کھی ہیں جن
کی نظر سا ابقین میں بہت کم ملتی ہے۔ ان کی مشہور کتا بول میں خاص یہ ہیں:

السنن الكبين السنو، الصغير وله كل النبوة ، السنن والأفتان دعوات الكيو، شعب الهيمان ، كتاب الزهل اربعين كبرى وصغرى ،
كتاب الاسوار مناقب الشافع للطبئ مناقب احدين حنبل كتاب الاسماء والصفات كتاب البسوط كتاب معرفة علوم حديث ، كتاب الداب كتاب البعث والمنشور ، مترغيب وقرهيب فضائل صحابة فضائل اوقات كتاب الخلافية وغيو لل النشور ، مترغيب وقرهيب فضائل صحابة فضائل اوقات كتاب الخلافية وغيو كتاب الاسماء والصفات كے بارسيين سبكى كاقول ہے كہوہ اپنا ثافى بنين ركھتى ۔
دلائل النبوة دوجلد ول ميں ہے۔ مناقب شافى اور دعوات الكيدى ايك ايك جلد ہے۔ ببكى كتاب الائيدى ايك بيل بيل بيمشل ميں وجود نہيں ہے۔ مناقب شافى اور دعوات الكيدى ايك ايك جلد ہے۔ ببكى عالم ميں وجود نہيں ہے۔ ببيقى كى ايك كتاب كتاب الاعتقاد والهداية الى سبيل الرشاد و بحق سے يہ بھى ہے جس کے آغاز میں ان دلائل كاذكر ہے جن سے عالم كاما دف ہو نا ثابت كيا گيا ہے جن سے يہ بھى ثابت ہو تا ہے كہ عالم كائنات كاموجدا ور مرتبر فعدا كى ذات واحد ہے۔ امام الحربين ابوالمعالى كتاب بين :

ماس شافعى المذهب الروللشافعى عليه منة الرّ احمد بُيه قيّ فان لهُ على "الشافعيّ منة -

"برستافعى للذمهب پرامام ست فعى كااحسان سے ، ليكون ايك بيه تمي ميں جن كا احسان تودامام ست فعى پر ہے ي

اس لیے کہ انہوں نے اپنی تصانیف سے ان کی فقہ کومضبوط و مدتل طور بربدون اور اسے رائج کیا۔ امام شافنی کی فقہ اورفن حدیث اور علل حدیث میں انہیں پوری مبارت حاصل تقی بیہ تقی کی کتاب معرفة السنن والآ نار کے بار سے میں علمار کہتے ہیں کہ اس کے معنیٰ ہیں محرفة الشافی باسنن والآ ثار۔ اس کتاب کی مہ جلدیں میں سنن کریٰ دس جلدول میں ہے۔ ان تمام فضل و کما لات کے باوجو دجیرت ہے کہ جامع تر مذی ، نسانی اور سنن ابن ماجہ ان کے فضل و کما لات کے باوجو دجیرت میں علم کی غرض سے بیشا پورطلب کیا۔ انہوں نے درخواست قبول کر لی اور نبشا پور فتقل ہوگئے۔

ا مام بیہ قی تبھی کہ بھی کہتے۔ یواشعار انہیں کے ہیں ۔

مَنِ اغْتَزَّ عِالْمَوُ لَىٰ فَكَ الْكَ جَلِيْلُ وَمَنَ كَلَمَ عِنَّ الْمَنْ سِوَا اللهُ ذَلِيلُ وَمَنَ كَلَمَ عِنَّ الْمَعْ وَهِ لَقِلِيلُ وَوَقَى مَا عُمُرُهَا فِي سَجْدَةِ لَقِلِيلُ وَكُو آنَ لَفُسِي مُلُ مُلُ الْمُنْ نِيئِنَ كَلَيْلُ المَّدُ نِيئِنَ كَلَيْلُ الْمُنْ نِيئِنَ كَلَيْلُ الْمُنْ نِيئِنَ كَلَيْلُ اللهُ فَيْ سِي عِنْ وَوَدِيلُ اللهُ وَيُرِي عِنْ وَوَدِيلُ اللهُ اللهُ

دسویں جادی الاولیٰ شفکیھ کو نیشالور میں ہیہ قبی کی وفات ہوئی میں ان ہیہ ق لا یا گیا جسرو جرد میں جو ہیہ ق کا سب سے بڑا قریہ ہے سپر دنھا کے کیا گیا۔

#### د ملم ع ولادے مصری ہے ۔ ولادے مصریہ میں موجوعے

دیلی کانام حافظ شیرویداورکنیت ابوشجاع بیدیشهر دارین شیروید کے بیٹے تھے۔ ہمدان
کے رہنے والے تھے۔ اس خاندان کانسب فیروز دیلی سے جاکر ملتا ہے۔ جوصحابی تھے اور
انہوں نے ہی اسود عنسی کر آب کو قبل کیا تھا۔ ان کے بارے میں حضور شی الدُّعلیہ وسلم نے
فر مایا تھا: خاذف پروذ و نی فروز کامیاب ہو گئے '' ہمدان کے علاوہ انہوں نے اوسف بن محدر ب
بغداد، قروین اور دوسر سے شہرول کی سیاحت کی ۔ حدیث کا علم انہوں نے یوسف بن محدر ب
پوسف تعلی سفین بن الحسن بن فنوید، عبد لیحید بن الحسن القفاعی، عبدالو ہا ب بن مندہ'ا حد
بن عیسیٰ دینوری، ابوالقاسم بن البسری وغیرہ بے شارعاما سے حاصل کیا۔ ان سے روایت
کرنے والوں میں ان کے شہروار دیلی 'حافظ ابوموسیٰ بن المدینی اور حافظ ابوالعلا حسین بن احدعطا رہیں۔

حافظ محییٰ بن منده کا بیان ہے کہ یہ نہایت شکیل ٔ خلبق او سُنّت کے پابند تھے۔ اعتزال سے دُورر ہے ۔ کم گواور دلیر تھے میکڑعلم اوراتقان ومعرفِت حدیث میں کچھ قصورتھا جس کی وجہ سے سقیم اور سیح احادیث میں انتیاز کرنے میں غلطی کرجاتے تھے۔ یہی وجہ سے کہ ان کی کتاب فردوس میں نوضوع روایات تک پائی جاتی ہیں۔

ان کی کتاب فردوس ، جامع صغیر ننیبهات اور مشارق کے طرز پر ہے۔اس میں احادیث کو حروف تہجی کی ترتیب پر جمع کیا گیا ہے۔ان کی ایک دوسری کتاب تاریخ ہمدان ہے۔ دیلیمی کی وفات 9 رجب ف بھے حیس ہوتی ہے۔

کتاب فردوس کی ترتیب اس وضع پردیلمی کے بیٹے ابومنصور شہر دارنے کی ۔ انہوں نے اسناد کوبڑی جا نفشنانی سے فرا ہم کیا ۔ کتاب کے منقے اور مہذب ہونے کے بعد ان کے بیٹے ابومسلم حد بن شہر داردیلمی اور ان کے بہت سے شاگر دوں نے ان سے اس کی روایت کی

ابومنصور شهر دارحدیث کی معرفت میں اپنے والدسے بڑھے ہوئے تھے صول علم میں اپنے والد کے بشریک دے بھے صول علم میں اپنے والد کے بساتھ تھے بیٹ کی دھیں تنہا بغداد کا سفر کیا ورابو بکراحمد بن تنہا والد کے انتقال کے بعثری بن منصورا لکرخی ، ابو محد نودی اور ابو بکراحمد بن محد بن الحوبہ ونجہ ہوئے مہم اور معرفت حدیث کی بن الحوبہ ونجہ ہم ہم ہم اساتذہ سے علم حاصل کیا سمحانی نے ان کی فہم اور معرفت حدیث کی شہرا دت دی ہے بعلم وا دب میں بھی انہیں دخل حاصل تھا۔ نہایت عابد اور پاکباز شخص تھے۔ شہرا در وقت اپنی مسیم میں گزارتے ۔ ان کا زیادہ وقت اسماع حدیث اور اس کے لکھنے میں صرف ہوتا تھا۔

### الومحسين البغو مي المتوفي الملقة

بغوی کانام حسین بن مسعو دبن محدادر کنیت ابو محد به انهیں فرقا و ابن الفرار بھی ایج بیار و جدید ہے۔ انهیں فرقا و ابن الفرار بھی ایج بیت و جدید ہے کہ ان کے آبار و اجداد میں سے کوئی صاحب فرویعنی پوسٹین فروخت کرنے تھے۔ بغول کا در طن سے۔ بغوا صل الفشور سے جودر دھتیقت باغ کور کامرکب ہے بغشور ایک شہر ہے جو مرات اور مَروئے در میان میں واقع ہے۔ بغشور میں سے شور کو و مذکر کے بغ کی طرف نسبت کرنے سے انہیں بغوی کہا گیا۔

بغوی فقہ میں قاضی حسین بن محمد کے شاگر دہیں۔ قاضی حسین کا اجل شوافع میں شمار ہوتا ہے۔ حدیث میں بغوی نے ابوالحسن داؤدی کی شاگر دی اختیار کی۔ ابوالحسن داؤدی کا نام عبدالرحمٰن بن محمد ہے۔ یہ محدثین کے زمرہ میں داخل میں۔ ان کے علاوہ بغوی نے بعقوب بن احمد میں یوسف جو بنی اور دوسرے محدثین سے استفادہ کیا۔ شافی المڈ مہب تھے۔

بنوی کوتین چیزوں میں مہارت اور کمال حاصل تھا۔ وہ محدّث بھی تھے اوراس کے

ساته می فقیه اور فستر بھی تمام عرتصنیف و تالیف اور قرآن و حدیث اور فقه کے درس میں مشغول رہے ۔ درس ہمیشد باوضور یقے تھے۔ زبدو قناعت کی زندگی تھی۔ قاتم اللیل اور صائم النہار تھے۔ افطار کے وقت خشک روٹی کو کافی سمجھتے ۔ جب لوگوں نے بہت احرا مدکیا اور کہا کہ خشک روٹی کھانے سے دماغ میں خشکی آجائے گی توسالن کے طور برز تیون کا تیل استعال کرنے گئے۔

یں ۔ بنوی نے بہت سی مفید کتا ہیں کھی ہیں یُ معالم التنز بل ان کی مشہور تفسیر کی کتاب ہے فقہ کے موضوع پرانہوں نے التہذیب کھی ہے۔ حدیث پران کی معروف کتاب مشرح السنة " ہے اس کے علاوہ کتاب المصابیح \مشکوۃ المصابیح > اور الجع بین تصحیحاین وغیرہ ان کی مفید " کار آمد کتا ہیں ہیں۔

کتاب المصابیح کی کل احادیث کی تعدادیم ۸سم میم ہے ۔ جن میں سے بخاری اور مسلم کی میں سے بخاری اور مسلم کی میں سے میں باقی ۔ ۲۰۵ حد نئیس سنن ابی داؤد، تر مذی کی وغیر کی ہیں۔ مسلم کی میں مرورود میں انتقال ہوا ، اپنے استاد قاضی حسین کے قریب مقبرہ الطالقانی میں سپر دخاک کئے گئے۔ ایک روایت کے مطابق ان کی وفات شوال مناہم میں ہوتی ہے ۔ واللہ اعلم۔

### ابوالحسن زرين معاويبرالعبدر كالقسطى وفات سنتهية

رُزین قبیاعبدالدارسے تعلق رکھتے تھے۔ ابوالحسن ان کی کنیت ہے۔ عبد الدار قربین کے مشہور ومعروف تالیف، تجربیہ فی المجع بین الصحاح ہے۔

حديث كى كتابول كوانتصاركے ساتھ حب شخصيتوں نے جمع كيا وہ ابو بكرا حد بن محمد الرقاني

ا در الومسعود ابرا بهم بن محد بن عبيد الدشقي بين - ان كي بيروى الوعبد الشرمحدين بي نطر لمبدى فع من كان حزات في بخارى ومسلم كومسانيد كي طرز برجم كيا واس كي بعد الوالحسن رزين فصحاح بستنه ابخاري مسلم، الموطا لمالك ، ترمذي ، ابودا وّدا ورنساتي ) كوجيع كياا وراس كى تبويب كى مشاه ولى الله حف رُزين كى ماليف كوكتب إحاديث كے طبقه دوم ميں شماركيا ہے فرآن كريم كے بعد طبقة اول و دوم كى احاديث برتى شريعت اور اسك المحى عقائد كى اصل

ابن اثير ني اس سلسلمين مزيد كام كيا ورا پني مشهورتا ليف جام الاصول في احادث الرسول مرتب كى - انبول في رزين كى جمع كرده احاديث كوصحاح كى اصل كما بول مين الماش كيا صحاح میں انہیں ایسی احادیث بھی ملیں جورزین کی تجرید میں شامل نہیں تھیں۔ ان حدیثیوں کو بھی انہوں نے اپنی کتاب میں شامل کیا۔ اس کے علاوہ َ رزین کی کتاب میں ابن اثیر کو ایسی ا حا دیٹ بھی ملیں جو انہیں صحاح کی کتابوں میں نہ مل سکیں۔ ان احادیث کو بھی انہول نے رزین محواله سے اپنی کتاب میں نقائ که دیا- ابن اثیرنے لکھاہے کوصحاح میں ان احادیث كه نه طغه كى اصل وجدنسخ وطرق كا اختلاف بع ليه مطلب يه به كدابن اثير محك سامن صحاح كے جونسخ رہے ہيں ان ميں ان احاديث كے نه طيخ كى وجدينهي سے كروه احاديث سرے سعصحاح بئ نهيں ہيں بلكه رزين كے ياس صحاح كے جو نسخے تھے يا انہوں نے انہيں جن طرق سے حاصل کیا تھاان سے انہیں یہ احا دیث حاصل ہوئی ہیں۔ المؤطالمالک کے سوانسنوں کا تذكره شاه عبدالعزيز في كياب - ان ميں بيشترايسے نسخے ہيں جن ميں ايسى احاديث موجود ہیں جوان کی منفر دات ہیں وہ مؤطا کے ہرنسخے میں نہیں طاقیں۔

رزین کی وفات سناہ ھیں ہوتی ّ۔

له المقدمة جامع الاصول في احاديث الرسول احتى الشُّعلية سلَّم ، الفصل الثَّاني \_

# اوراله بن الوالحس على بن ابي تجرابه تنمي

### ولادي هي المسلم وفات محمه

حافظ نورالدین رجب صحصی میں قاہرہ میں پیدا ہوتے۔ اور قاہرہ ہی میں پرورش ہوئی بجین سے دے کرآخریک سفروحضر میں شیخ زین الدین عراقی کے ساتھ رہے ، حربین ، بیت المقدس ، بعلبک ، مص، حلب اورط البس وغيره كاسفرع اتى كے ساتھ كيا۔ اسى صدشين تعداد ميں بہت كم بين جوانبول نے تنهاكسي بيخ سے حاصل كى ميں - عراقى اسف معاملات ميں ان يربرالا اعتماد ر كھتے تھے ، اپنى لرا كى كى شادی بھی ان سے کر دی تھی۔ عراقی کے انتقال کے بعد حافظ نورالدین ہی ان کے جانشین قرار

علما مصرمیں ابوالفتح میدونی ، ۱ بن ملوک اور ابن قطروانی سے اور علماء شام میں ابن الخیار ؛ ابن الحوى ابن القيم ضيائيه وغيره سے استفاده كيا۔

ما فظ نورالدین کیمشہورتصنیف مجے الزوائد ہے۔ یدکتاب دس ضخیم جلدوں میں مصر سے شائع ہوئی ہے جمع الزوائد میں تینول جم ، مسندامام احد ، بزار اور الوبیلی کے زوائد جمع کیے گئے ہیں ۔ روات پر بحث کی ہے اور روایات کی صحت وضعف کے بارے میں تفصیلی کلام کیا ہے۔ حافظ نورالدین نے ابن حبان اور عجلی کی کتاب النقات کوجمع کرکے حروف مع پرمرتب کیا اوركتاب الحليدى تبويب كى ہے - حافظ نورالدين نهايت سليم الطبع اور زم مزاج تھے ۔ وہ مذہبًا

جمع الزوائد كاتفريرًا نصف حسته ما فظ ابن مجر الناك ك ساحف بردها سب جمع الزوائد كے علاو ، بعض دوسرى كتا بيں انہيں سنائى ہيں۔ ابن جرات ان كى محدثانہ شان كے معرف تھے۔ ابن مجر کاارا دہ تھا کہ مجمع الزوائد میں معولی او ہام پیش آگئے میں انہیں تلاش کرکے جع کردیں بیسکن امہوں نے مافظ نورالدین کی ناگواری کے بیشس نظرا بین ارادہ ملتوی حافظ نورالدین رحمۃ اللہ علیہ نہ مدو تقویٰ میں اعلیٰ مقام برفائز تھے۔ حدیث اوراصحابِ حدیث سے انہیں انتہائی مجت تھی۔ علماری ایک کیٹر تعداد نے ان سے استفادہ کیا۔ محت میں قاہرہ میں وفات پائے۔ باب البر فوقیہ کے باہر تدفین عمل میں آئی۔

## منحر سرمی سسر ما بیر جس کاتعلق نبی صلی الله علیه وسلم <u>سے ہ</u>ے

ا ۔۔ مُلِح حدیبید کے موقع پرآپ نے ایک سلح نامراکھایا۔ بیں لمح نامر بخاری میں موجود ہے۔

۷ - صنور صلّی الله علیه و سلّم مدّنیه تشریف بے گئے تو آپ نے دہاں کے تمام باشندوں مہا جرین انصار، میمود و غیرہ سے مشورہ کیا اور ایک دستور ملکت ترتیب دے کرنافذ فرایا - بیتر حریری توم جس میں ماکم و محکوم کے حقوق و و اجبات کی تفصیلات دی گئی تھیں ۔ ۵۲ دفعات پر مشتمی ت

۳ - ہجرت کے ابتدائی زمانہ میں آپ نے مسلمانوں کی مُرِدُم شاری کا حکم دیا اور فر مایا کان اوگوں
کانام کھ جاتے جو اسٹلام کا قرار کرتے ہیں چنا پنچہ ۱۵۰۰ آدمیوں کے نام کھے گئے ہیں
سے حقے، مدینہ میں آکر مسلمان ہوئے۔
سے والی بن ججرجو حضروت کے شاہزادوں میں سے تھے، مدینہ میں آکر مسلمان ہوئے۔
پچھ دنوں تک وہ حضور صلی اللّہ علیہ وسلّم کی خدمت میں دہے جب وہ گھروالیس جانے
سے تو آپ نے ایک صحیفہ لکھا کر انہیں عطافر مایا۔ اس میں نماز، روزہ، سٹراب، سود
وغیرہ کے متعلق احکام تھے ہے۔

له الوثائق السياسيه بجواله ابن مشام، ابوعبيدو ابن سيد الناسس وغيره - كله الوثائق السيادوالسير- عله طبراني صغير ص ١٩٦٠ ٢٣٠ - ٢٣٠ على الماء ١٩٠٠ على الماء ١٩٠٠ على الماء على

ه حضرت معاذ صلح صاحزاد سے کا انتقال مدینہ میں ہوا چھرت اس وقت بین میں تھے۔ انہیں بڑاغم ہوا۔اس مو قورپر نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت معاُّذ کو تعزیت نامہ لکھا۔ رتعزیت نامہ کتب اِحادیث بین نقل ہواہے سلم

4 — رسول الشّعتى السُّعليه وسلم فضرت مسلم بن حارث تميى كوكچه وصيتين لكها كرعطا فرماتين اوراس وصيت نامه براين مهر بهى ثبت فرمانى بله

ے ۔۔ آنخفرت صلّی اللّه علیه وسلّم نے اپنا ایک غلام حفرت عدّبن خالد ﷺ مِ تھوفروخت کیا۔ آپ نے انہیں ایک بین نامریمی لکھا کرعطافر مایا۔ یہ تحریر ان کے پامخفوظ رہی ۔ وہ یہ تحریر خرات تابعین کود کھاتے اور پڑھ کرسُنا تے ﷺ

۸ ۔ آپ نے عرو بن ترزم کونمین کا عالی بناکر بھیجا توانہیں ایک تحریری ہوایت نام عطاکیا جس میں انتظامی اُمور کے علاوہ تعلیم کی اشاعت سے متعلق احکام بھی درج تھے ہو اس کی جامعیت کود یکھتے ہوئے اسے صدیث کی بہلی کتاب کہا جا سکتا ہے ہے۔

9 — آپ نے اہل مین کو ایک دوسراصحیفہ بھی لکھواکر بھیجا تھا جس میں مختلف اعکام درج تھے دارمی کے الفاظ برہیں:

اق دسول الله عليه وسلم كتب الى اهل اليمن الله عليه وسلم كتب الى اهل اليمن الله عليه وسلم كتب الى اهل اليمن الدها هرول حلاق قبل ملاك ولاعتاق ببتاع - ١٠ تخفرت من الله عليه وسلم في خفرت على كوايك تحرير لكمواكر دى حى جس مريز كحرم بون، ذبح نير الله وغيره سم تعلق احكام درج تحد (مسلم) حفرت على السك بارسيس فرات تحد : ما كتبنا على النبي حسلى الله عليه وسلم الاالقران

که طرانی دستدرک ماکم چ ۳ مصی ۳ ، تاریخ خطیب چ ۲ می که یا داؤد چ ۲ م ۱۵ تا ابوداؤد چ ۲ می ۲ ۱۱ تا دری می می تا ت سی بخاری چ ۱ می ۲ ، ترندی صلاوا به سی الوثائق السیاسید صلا ۱ بحوالدابن بهشام ، طری ونیم و می اس بدایت نامه کا تذکره دا قطنی ، دارمی ، بی چی در سندا حد ، ابن خزیمه ، ابن حبسان ، موَ طاامام مالک اورسنن نساتی میں ملتا ہے ۔

ومافي هذا الصحيفة (بخارى)

" " بم نے نبی سلّی الشّرعلیہ وسلّم سے صرف قرآن اور ۱ حدیث کا ) یہ حیفہ لکھا۔ "

اا — بن می الشعلیه وسلم نے اوا خرع میں اپنے عاطوں کے پاس بیھیجنے کے لیے کتاب الصقر المحوائی تھی۔ اس کتاب الصقر کی معرفیات وغیرہ پرزگوہ کی شرحیں درج کرائیں کتاب الصد قرابھی روا نہ بھی نہیں کی جاسکی تھی کہ آپ کا انتقال ہوگیا۔ آپ کے بعد حضرت ابو کر شاہوں دورخ اس برعمل کیا۔ یہ کتاب حضرت عمر نے اندان میں محفوظ رہی حضرت ابو کر شاہوں کے خوا سرائی کو برائے مطالعہ دی تھی۔ امام زمری نے اسے یاد کر لیا۔ اس کی نقل حضرت عمر بن عبد العزیز نے کوئی تھی۔ اس انتظامی ضروریات کے تحت نجھتی الشرعلیہ وسلم مختلف جگہ کے اپنے گور نرول وائی قیول محصلوں وغیرہ کو وہ قتا ہوایات بھی جے رہتے تھے۔ ان کے کچھ لوچھنے یا استصواب کرنے برجوا بات لکھوا تے تھے۔

۱۳ بنی تی الله علیه وسلم نے کتے ہی لوگوں کو پروانے، دستا دیزات اور وثیقے لکھواکر دیتے ہیں ۔ اس کا آغاز ہجرت سے پہلے ہو چکاہے ڈاکٹر حمیداللہ نے اپنی کتا ب او ثائق اسیا سیئر میں حضوصلی اللہ علیه وسلم کے بہت سے وٹائق جمع کیے ہیں۔ اس کتاب میں عبد نبوی کی ۲۸۰ سے زائد دستا ویزات جمع ہیں ۔

ا — رسولِ خداصلی الشعلیہ وسلم نے قیصر وکسریٰ ،مقوقس ، بخاسی وغیرہ کتنے ہی کھرانوں
کو دعوقی خطوط نیصیح ہیں۔ ان ہیں سے قوقس ، بخاشی اور المنذر بن ساویٰ کے نام

سکھے گئے خطوط کی اصل کا بیاں ( Original Copies ) موجود ہیں۔ اُن

کے نوٹو لیے جاچیے ہیں کسریٰ کے نام مکتوب نبوی ملی الشعلیہ وسلم کی اصل کا بی کی

دریا فت بھی ابھی حال ہی میں ہوئی ہے۔ ۲۲ می سلال اے کو ہیروت کے روز نامہ

الحیاۃ ' میں اس مکتوب گرامی کا فوٹو شائع ہوا تھا۔ منذر بن ساویٰ کے نام جو مکتوب

ا ابوداؤد، بيهقى، متدرك حاكم ج اط٢٩، تر ندى كماب الزكوة .

حفور صلى الشرعليه وسلم في روانه كيا تها اس كى اصل كابى كاعكس مجوعة الذاكن السيامية مين چيپ چكاسے م

جن کاتعلق صحائب کم ضواف الدّنعالی ملیم عین سے ہے \_الصحيفة القيادقه\_ تاليف: عبدالله بن عَمرو بن العاصُّ (متوفى للله هم بالمكه هم) يمجوعة نقريبًا ايك ہزار حديثوں بيشتمل تصاليه عرصة بك ان كے خاندان ميں محفوظ ر ما علام الله متو في مطلطة ، نے جوايک جليل القدر تابعي ہيں اس صحيفہ کوعبداللَّہ بن عُرُو کے پاس دیکھاتھا ہے اب میسندا مام احرمیں تمام و کمال شامل سے عبداللہ بن عروبن العاص نف این صحیفه کا نام صحیفه صا دقدر کھاتاکہ اہل کتاب سے انہوں نے جوروایات لى تقين اوران كے مجوعه كانام صيفة يرموكيدر كھا تھا۔ تاكداس سے يحيفة نبوى ممتازر ہے۔ ( فتح المغیث صاف ) عبد الله بن عمروبن العاص فرماتے ہیں : مايرغبني في الحياة الرالصادقة وهي صعيفة كتبتها عن النّبي صلى الله عليه وسلّم (مسندواري من عاص بيال علمك) الصحیف الصیحة — بیابوم ریوُ (متوفی ۵۵۶) کی روایات کاایک حقیہ ہے جسے انہوں نے ا بنایک شاگرد ہمام بن منبر (سلم ) کے لیے مرتب کیا تھا۔ یہلی صدی بجری کے تقریبًا وسط كى ية اليف خوش قسمتى سيمن وعن محفوظ سے اس كے قديم نسخ بركن اور موشق كے كتي اور مين وجود میں اسے داکھ جمید اللہ نے اید ہے کر کے شائع کرد یا ہے۔ امام احمد بن ضبل نے اس صحیفہ کو بسبہ ا پنی مسندمین شامل کیاہے صحیفہ تھام بن منبدسے امامسلما بنی کتاب سیح مسلمیں بڑا ماحد شاہ ابوم رمیہ کے الفاظ کے ساتھ نقل کرتے ہیں۔

۴ — ابوہر ریے ہ کے ایک دوسرے شاگر دہشیر بن نہیک نے بھی ایک مجموعه مرتب کیا تھا اور زصت

له اسدالغابه لابن الاثيرج ۳ ص۳۲- که تهنديب التهنديب ج ۸ ص۳ ، المحدث الفاصل ج ۲ مده م ساله ، المحدث الفاصل ج ۲ س ۲ ، طبقات ابن سعد ۲/۲ ص ۱۲۵-

م موتے وقت اسے ابوم ریرہ کوشناکرتصدیق بھی حاصل کر لی تھی۔

میم می می ایک رسالہ تا ایف کیا تھا۔ مین میں منبہ (متونی سلام ) کو انہوں نے احادیث املاکرائیں مشہور تا بعی قبادہ کہا کرتے تھے کہ مجھے سورة البقرہ کے مقابلہ میں صحیفہ جا برطن یادہ حفظ ہے بھے

سلیان بن قیس الیشکری نے بھی حضرت جا برخ کی روایات بھی تھیں گئے اس کے علاوہ دوسرے لوگوں نے بھی ان کی مرویات کی روایت کی ہے گئے

4<u>۔ روایات عائث م</u>ے ۔ حضرت عائشہ کی مردیات ان کے شاکر دعوہ بن زبیر نے قلمبند کی تھیں <sup>جو</sup>عوہ بن زبیر صرت عائشہ کے بھا بنچے ہموتے تھے۔

ے محیفہ علی اس میں زکوہ ، حرمت مدینہ ، خطبہ مجۃ الوداع اور اسلامی دستور کے بکات شامال تھے۔
تھافی اس میں زکوہ ، حرمت مدینہ ، خطبہ مجۃ الوداع اور اسلامی دستور کے بکات شامل تھے۔
۸ عبد اللہ بن ابی اوفی اُ ا حادیث لکھا کرتے تھے ۔خط و کتابت کے ذریعہ سے احادیث کی اشاعت جی کرتے تھے۔ یہ بات بخاری کے متعد دابو اب سے معلوم ہوتی ہے۔ امام بخاری کی جامع میں ایک حدیث ان می کی کتاب سے مانو ذہیے۔

4 \_ احادیث عبدالله بن عباس الله (متو فی وال یه می را بن عباس کی روایات کے متعدد مجموعے تھے

<sup>،</sup> دارمی باب ۱۳ م، تقیید لخطیب صال سله فتح الباری لابن جرح ۱ صرف ا، جامح العلم لابن البرج احث.

له مقدمتحفة الاتوذي شرح ترمدي صفيحا مسيمه صحيح مسلم بحواله تدوين حديث ومصنّف عبدالرزاق باب الذنو

ه تاریخ الکیلام بخاری ج سم صیم ابجواله تدوین حدیث ید تهذیب التهذیب ج سم مدار .

ک تہذیب التبزیب ج م صاح ، شه ایفاً ج م صاف ا، ه صیح بخاری کتاب الاعتمام بالکتاف السنة

ان کی وفات ہوئی توانہوں نے اتنی کتا ہیں چھوٹریں کرایک اونے پر لادی جاسکتی تھیں ۔
ابن عباس نے خصوصلی الڈعلیہ وستم کی حدیث اور سیرت سے متعلق بہت ساموا دیخیتوں پر
تحریر کیا تھا۔ جب سی مجلس میں جاتے تو یہ تختیاں اپنے ساتھ لے جاتے تھے او ابن عباس نے
نے اہل طائف کے کچھ لوگوں کو پڑھ کراحادیث کا الماکرایا تھا یک ان کے ایک شاگر دسعید بن جُہر
دمتونی مقامے ) نے بھی ان سے روایات کھی تھیں سیکہ ابن عباس خطوکتا بت کے ذرئیو سے
بھی احادیث کی اشاعت کرتے تھے ہے انتقال کے بعد ان کے بیٹے علی بن عبد اللہ ان کی کا بو

اله طبقات ابن سعد ۲ / اصطلام الله علم دارمي باب ۱۲۳ م

ته تدوین حدیث مناظراحسن گیلانی به سنن ابی داوُد کتاب الاقضیه به

ه المتدرك للحاكم، كتاب تقييد العلم لخطيب البغدادي صفى مطلق، بحواله ديبا جي صحيف عمام .

الدية الوثائق السياسيص ١٠٥ بحواله طرى ميدا مربن مندا حدين منبل ، الوداودونساني كے باب الديات -

که تبذیب التمذیب ج سم صوار هد ایضًا صلاح

۱۲ - محتوبات ِنا فع - سلمان بن موسیٰ نے روایت کی ہے کوعبدالٹری عمر خنے اپینے شاکر د نافع کوروایات املاکرائی تھیں <del>ل</del>یہ

۱۵ - تالیف عبدالله بن سعور ی عبدالرحمٰن بن عبدالله بن سعود ی کتاب نکال کرصلفیه کها تھاکہ بر میرے والدعبدالله بن سعود کے ماتھ کی لکھی ، دی سے یہ

14 ۔۔۔ مغیرہ بن شعبہ نے صرت معاویہ کو بعض احادیث اپنے کا تب کوا ملاکراکرروانہ کی تھیں کے۔ اگر مزید تحقیق کی جائے توان کے علاوہ بھی بعض صحابی کی تحریری یاد داشتوں کا سُراغ لگ سکتا ہے۔

2 ا عبادہ بن سعید کے پاس بھی احادیث کاایک مجوعہ تھا۔ (تر مذی باب الیمین مع الشاہد)
1 متبان بن مالک کے پاس بھی بہت سی لکھی ہوئی حد تثیبی تھیں۔ ( بخاری باب العلم)
19 ابورا فع شنے بھی حد ثیب جمع کر کے ایک جگہ قلمبند کرلی تھیں ( تہذیب التہذیب ج ۳ صابی کا سے خلیفۃ اوّل حضرت ابو کمر شنے نبھی . . ۵ احادیث کا ایک مجموعہ مرتب کیا تھا۔ (طبقات النفاذ)
10 من متر مذی میں ہے کہ حضرت ابو کمر شکے پاس جندا بھی احادیث کا ذخیرہ تھا آپ نہ اسے آئے تخصرت و اللہ علیہ وسلم کے سامنے بیش کر سے اس کی تصدیق حاصل کرلی تھی۔
11 حضرت و اللہ علیہ و کول کواپنی احادیث لکھا تے تھے ہے

٢٧ \_ صحيفة عمر في خطيب بغدادي نے الكفايدي حضرت عمر في كے ايك صحيفه كا ذكركيا ہے وحضرت

سلے طبقات ابن سعد۔

له ترندی کتاب الاحکام۔

وكم بخارى باب الذكر بعدانصلوة .

سے مخترجاح العلم ص<sup>یح</sup>۔

فتح المغيث صطاح

عبدالله بن عرض سے دستیاب ہوا تھا اور جس میں احادیث درج تھیں ہے حافظ سخاوی کے الفاظ یہ ہیں:

عن ابن عمرانه وجد في قائم سيف ابيه عمر صحيفة في ها كنا-

## مرويات

صحابة كرام رضى الله تعالى عنهم كى تعداد جنبول نے رسولِ خداصلى الله عليه وسلم كو ديكھا يا شنا ابوزر عدالرازى كے خمينہ كے مطابق ايك لاكھ ہوتی ہے يا ابن الجوزى نے صحابة كى ہو فہرست الى كى مويات كے ساتھ دى ہے الى تعداد ١٠٩٠ ہے ہے ان ميں ٥٠٠ ايسے فہرست الى كى مويات كے ساتھ دى ہے الى تعداد ١٠٩٠ ہے ہے اس كى الله عنهم ايسے ہيں ہيں جنوں نے دو دو حد شيں روايت كى ہيں۔ ١٨٠ اور ١٩٠ كے درميان ميں وہ صحابة آتے ہيں جنوں كى مرويات كى تعداد ساسے ٢٠ كى بينچى ہے۔ اس كى تفصيل يہ ہے :

| تعدادمرويات |          | نعدا دِصيابةً |
|-------------|----------|---------------|
| ا حادیث     |          | ^-            |
| "           | <b>۲</b> | Or            |
| 11          | ۵        | ٣٢            |
| 4           | 4        | 74            |
| 4           | 4        | 74            |

مله الاصابه في تميز الصحابه - ابن حجر عسقلاني -

له مستح المغيث صطع المستح سم تلقيح فهؤابل الاثر

| تمدادم رويات                        | تعدادصي بث                 |    |
|-------------------------------------|----------------------------|----|
| ۸ احادیث                            | 14                         |    |
| / 9                                 | 11                         |    |
| ۱۰ سے ۲۰ امادیث تک                  | 4.                         |    |
| <i>م و</i> یات کے ساتھ درج ذیل ہیں: | ان میں سے کچھ کے نام ان کی |    |
| تعداد مرويات                        | نام صحب بدرضي الشرعنهم     |    |
| 1                                   | مالک بن بساره              | 1  |
| 1                                   | عبدالله بن زمعه            | 1  |
| 1                                   | كلثؤم بن علقمه فِ          | ۳  |
| <b>r</b>                            | ثابت بن و د بعرض           | ٣  |
| ۲                                   | كعب بن عياض اشعري          | ۵  |
| ۲                                   | كلثوم بن صين غفاري أ       | 4  |
| ۲ .                                 | وحيه ككبي                  | 4  |
| ۲                                   | جدانه بنت وہبٹے            | ^  |
| ~                                   | مالک بن مبیرکندی           | 4  |
| ٣                                   | زيدبن حارثة كف             | 1- |
| ۵                                   | سلمه بن فعيم ستجع عظ       | 11 |
| 8                                   | مالك ببضعصعه               | 11 |
| ۵                                   | محجن بن ا درعه ص           | 11 |
| ۵                                   | سائب بن فلاح ط             | ۱۳ |
| ٥                                   | خفاف غفاري                 | 10 |
| ۵                                   | ذو فجرمبشي                 | 14 |
| 4                                   | تبیصه بُن مُخارِق عامری اُ | 14 |
|                                     | /                          |    |

| تعدا دمرويات            | ثام صحاب دیشی الندعنیم                      |       |
|-------------------------|---------------------------------------------|-------|
| 4                       | عاصم بن عدى قضاعي ه'                        | 1^    |
| 4                       | سلمه بن قبیب رخ                             | 19    |
| 4                       | قيآده بن تقال                               | ۲.    |
| 1.                      | عروه بن مفرس خ                              | 41    |
| 1-                      | فجع بن يزيدين                               | 44    |
| 11                      | بسره بنت صفوان                              | rm.   |
| 114                     | معا ويه بن حکيم سلمي خ                      | 2     |
| 11                      | عروه بن ابی جندالاسعدی فی                   | 10    |
| الد                     | ثابت بن <i>ضماك ه</i>                       | 44    |
| 10                      | فولربنت <i>حکیم خ</i>                       | 4%    |
| 1^                      | أسيد بن خضيرا شهائ                          | ۲۸.   |
| 1^                      | خالد بن وليديغ                              | 49    |
| 10                      | عمرو بن حربيف م                             | ۳.    |
| سے زائد ہیں،ان کی فہرست | وه صحابه رضی الشرعنهم جن کی مرویات ۲۰ یا ۲۰ |       |
|                         | بدا دمرویات سے بہاں درج کی جاتی ہے:         | مع تو |
| ۲-                      | ابوشر بح الكعبي                             | 1     |
| ۲٠                      | عبىدالله بن جرادخ                           | ۲     |
| ۲-                      | مسورين مخرمة ك                              | ٣     |
| ۲.                      | عمروبن أميه القنمرى                         | ۴     |
| ۲-                      | عمروً بن اميرية (ديگر)                      | ۵     |
|                         |                                             |       |

ك الاستيعاب في معرفة الاصحاب جلد اوّل صال.

| تعدادم ويات | نام صحاب رضى الترعنهم            |    |
|-------------|----------------------------------|----|
| Y:          | صفوان بن عُسّال مُ               | 4  |
| 41          | سعد بن عبا ده ص                  | 4  |
| YI          | الربيع ين                        | ۸  |
| 44          | ساتبرج                           | 9  |
| **          | قرق                              | 1. |
| **          | عمير بن رمبيرة                   | 11 |
| <b>*</b>    | ام قیسُ خ                        | 14 |
| ۲۳          | لقيطين عامرخ                     | ١٣ |
| **          | انشريينك                         | 10 |
| tr*         | رفاعدبن رافع يف                  | 10 |
| tr          | عيدالشربن انيسن                  | 14 |
| ۲۳          | ادس بن اوس خ                     | 14 |
| 44          | فضل بن عباسٌ                     | IA |
| re*         | ابووا قدالليثى                   | 14 |
| 40          | الوطلحه الانصاري                 | ۲. |
| 10          | عبدالتربن سلام                   | H  |
| 10          | سهل بن ابی خثیم <sup>ی</sup> کله | 44 |
| 10          | ابوالمليح الحذيبي عله            | ۲۳ |
| 10          | عبدالله بن جفرة                  | ۲۳ |
|             |                                  |    |

عه تهذیب التهذیب جلد م صفح ۳.

له تهذیب الهذیب جه صله ۵ ـ

ع ايف ع ١١ صكالا

|             | وادحرا ضرب لأعنه              |            |
|-------------|-------------------------------|------------|
| تعدادم ويات | نام صحابه رضی الندعنهم        |            |
| 74          | فعلیٰ بن مر <sup>س</sup> ه رخ | 10         |
| yu          | ابوحميدالسعيدح                | 44         |
| 14          | ابومالک الاشحری کے            | 74         |
| 74          | عبدالتربن تجينه فيطه          | <b>Y</b> ~ |
| 44          | الواسيدالسعية سله             | 49         |
| 44          | عتبه بن عبدره                 | ۳.         |
| ۲۸          | يعلىٰ بن اميه                 | ۳۱         |
| 19          | عَمَّانِ بِنَ ابِي العاصُّ    | ٣٢         |
| · <b>/-</b> | امالفضل نبت الحارث خ          | ٣٣         |
| ۳-          | صهيب                          | ٣٣         |
| ۳.          | عباض بن حمار ص                | 40         |
| ۳.          | معا ذبن انس خ                 | 44         |
| ۳۱          | عرباض بن ساريين سم            | ٣2         |
| ٣٢          | خباب بن الارت <sup>رخ ه</sup> | ۳۸         |
| ٣٣          | عبدالله بن زبيره              | ٣4         |
| ٣٣          | فاطمه بنت قييس                | ۴.         |
| 44          | معقل بن يسارخ كمه             | اسم        |
| ro          | عباس بن عبدالمطلب             | 4          |
|             |                               |            |

له الاستيعاب في معزفة الاصحاب ج ٢- مله تهذيب التهذيب ج ه ص<u>٩٥٣</u>

سله الاستيعاب جلد ٢ ص ٢٨٠ ما تهذيب التهذيب ج ٧ ص ٣٠٠ -

هه تهذيب التهذيب ج ٣ ص ٢٥٠٠ عله الاستيعاب في معرفة الاصاب جلدا صف ١٠

|        | نامصحا بدرضى الشرعنهم       | راد مرویات |
|--------|-----------------------------|------------|
| ٣      | عمرو بن عبسه الله           | ٣٨         |
| لهراله | خزیمین ثابت <sup>هری</sup>  | *^         |
| 50     | طلحابن عبدالله ظ            | 70         |
| 44     | زبير بن العوام ع هيه        | *~         |
| 72     | عمروبن العاص                | 49         |
| 7      | امعطيه                      | ٨-         |
| 4      | ابونْعلى لغنى شكه           | ۴.         |
| ۵٠     | حکیم بن حزام <sup>ه</sup> ه | ۴.         |
| 01     | سهل بن منيف ظ ك             | ۴.         |
| 84     | معا و پیم کے                | 4          |
| ٥٣     | مقدادض                      | 4          |
| ٥٣     | عبدالله بن مغفل شي م        | ٣٣         |
| 00     | جندب بن عبد الله رض         | ٣٣         |
| 04     | بلال ﴿ ٢ مُؤَذَٰن ﴾         | ~~         |
| 04     | الوحجيفه                    | 40         |
| ۵۸     | امم ما بی خ                 | 44         |
| 04     | الوبرزه ع 🗗                 | 44         |
| ,      |                             |            |

| تعدادم ويات | ي نام صحابه رضى السعنهم | +  |
|-------------|-------------------------|----|
| برد<br>م    | كعب بن عجرة ك           | 4- |
| <b>بر</b> د | مقدام                   | 41 |
| <b>۱</b> /۸ | عبدالله بن زير الم      | 44 |
| <b>الله</b> | سعيدبن زبدبن عمروط      | 44 |
| ۵۰          | عبدالله بن بشرط         | 46 |
| ٥٠          | شدادبن اوس صنخ          | 40 |
| ۵۸          | اسماربنت إبى سجريف      | 44 |
| 4-          | اسار بنت عميس خ         | 44 |
| 4.          | أم المونين حفصة         | 41 |
| 4.          | جبيرين مطعم             | 44 |
| 4-          | سلمان الفارسي           | ۷٠ |
| 44          | عمرو بن عوف             | 41 |
| 44          | عار من یا سرخ           | 44 |
| 40          | عبدالرحمٰن بن عوف الشخ  | ۷۳ |
| 40          | ام المومنين ام جيبية    | 44 |
| 44          | عدى بن حاتم غ           | 40 |
| 40          | ابورا فع ﴿              | 44 |
| 4.          | زياد بن ارقم ط          | 44 |
| 41          | واتل بن حجر خ ك         | 41 |
| 44          | ام المومنين مميونه ظ    | 49 |
|             |                         |    |

ا تہذیب البندیب ج 4 صبے ۔ نے الاستیعاب جلد ۲ ص م ۲۸ - د

| تعدادمرويات | نام صحابه رضى الترعنهم                        |    |
|-------------|-----------------------------------------------|----|
| 44          | سلم مِن ٱكوُع                                 | ^- |
| 48          | لا فع بن خدیج که                              | ٨١ |
| Al          | زيد بن خالدهٔ                                 | 1  |
| 44          | زيدبن ثابت ص                                  | 1  |
| 90          | عبىدالىتربن ابى او فيٰ ڝٚ                     | 74 |
| (••         | جا بربن عبدالس <sup>ا</sup> ر خ <sup>له</sup> | 10 |
| 1-4         | ابومسعو دالانصاري                             | 14 |
| 144         | نعان بن بشيرخ                                 | 14 |
| 144         | سمره بن جندر شق                               | ^^ |
| IFA         | <b>ثوب</b> انع ٔ                              | 19 |
| 144         | اسامه بن زید                                  | 9- |
| 184         | ابومكره نفيع بن الحارث                        | 91 |
| 184         | مغيره بن سنعبه                                | 94 |
| 144         | الومكرصة يق ضمه                               | 94 |
| 144         | جا بربن سمره ب                                | 90 |
| المرط       | عثمان ( خلیفه راشدسوم)                        | 90 |
| 100         | ابوالوب الانصاري                              | 94 |

له تهذیب التهذیب جلد ۸ - ص ۱۱۸ م ایضاً جلد ۲ ص ۱۱۵-

س الاستيعاب جلد ٢ مسم على الاستيعاب علد ٢ مسم على الاستيعاب عليه ٢ مسم على الم

کے خلاصة التهذیب الم سیوطی گنے تاریخ النحلفارین م ۱۰ حدیثوں کا ذکر کیا ہے۔ شاہ ولی اللہ سی کے اللہ سی موجود ہیں۔ ازالة النحلفارین لکھا ہے کہ حضرت ابو برخ کی تقریبُا ، ۱۵ حدیثین کتب اصادیث میں موجود ہیں۔

| تعدادم ويات | نام صحابه رضى التيخنيم   |      |
|-------------|--------------------------|------|
| 104         | معاذبن جبل ط             | 94   |
| 148         | معاویهٔ (پہلےاموی خلیفه) | 4^   |
| 146         | أبي بن كسيرة             | 99   |
| 144         | بربيره بن الحصيب سلمني   | 1    |
| 14.         | الوقياده انصاري فأ       | 1-1  |
| 149         | ابوالدردارج              | 1-4  |
| IA-         | عمران بن حصير جناه       | 1-1" |
| 101         | عبا د ه بن الصامية       | 1.1  |
| IAA         | سهل بن سعدا نصاري م      | 1.0  |
| 440         | معد بن يمان              | 1-4  |
| 10-         | ابوامامه الباملي شطه     | 1.4  |
| 421         | سعدبن ابي وقاص           | I·A  |
| 471         | ا بو ذرا نغفا ری خ       | 1-9  |
| ٣-٥         | برارين عا زيخ            | 11-  |
| <b>4</b> 4- | ا بوموسلي الاشتحري في    | 111  |
| ren .       | ام المومنين ام الميان    | 111  |
| 044         | علىٰ (خليفهوم)           | 111  |
| 042         | عمربن الخطائب سيمه       | 110  |
|             |                          |      |

له تهذيب التهذيب ج ١ صفه ٤٠٠ منديب التهذيب ج ٨ صواله

ع الاستيماب ج ٢ ص ١٩٩٥ - ١-

م المقع فهوم الل الا ترلابن الجوزي هم الما مناصر التهذيب كم مؤتف في عرض كي مرويات كي تعداد ٥٣٩ لكهي ب

| تعدا دمرويات                                          | نام صحابه رضى التدعنهم                 |     |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------------|-----|
| 4                                                     | عبدالتذبن تمروبن العاص                 | 110 |
| 777                                                   | عبدالله بن مسعورة له                   | 114 |
| 114-                                                  | الوسعيدالغدري                          | 114 |
| 104.                                                  | جا بربن عبدالله الانصاري <sup>شي</sup> | 111 |
| 144.                                                  | عبدالله بنءباس عطي                     | 119 |
| 441-                                                  | ام المومنين عائشته في سمه              | 14- |
| 444                                                   | انس بن مالک ہے                         | 141 |
| 444.                                                  | عبدالشربن عمربن الخطاب سكه             | 144 |
| 0424                                                  | ابوہرسرچین                             | 144 |
| ان کی قور او کر تخی و میں کھیائے آلیڈی بھی ایسا آپ سر | الدن اولوا مين سرلعض کره و             |     |

ان را و یول میں سے بعض کی مرویات کی تعداد کے تخیینہ میں کیھے اختلاف بھی پایا جا آہے۔ چند صحابیُّ جن کے اسمائے گرامی اس فہرست میں شامل نہیں ہو سکے ہیں ان کے نام مرویات کے ساتھ رہ ہیں:

ا بخاری میں ابن مسعود کی ۸ مدیشیں موجود ہیں۔ ابن الجوزی نے لکھا ہے کہ ابن مسعود کی مرم محتیب مصحبی اور من میں موجود ہیں ۔ اللہ عام مصحبی اور من میں موجود ہیں آللہ خوص اہل الامر صصحبی اور من میں موجود ہیں آللہ خوص اہل الامر صصحبی اور من میں موجود ہیں آ

كه حضرت جابرني ٩٠ حديثين بخارى مين لتي بين (مقدم فتح البارى ٥٥٥)

عله بخارى ميس عبدالله بن عباس ك . ٢ حديثيس بين (مقدمه فع البارى صنافه)

م بخارى مين صرت عائشة في ٣٣٣ مديني يائي جاتي بين (مقدمه في الباري صافح الم ٢٩٢٠)

هه سخاوی نے صفرت انس کی مرویات کی تعداد ۲۲۸۹ بتاتی ہے۔ (فتح المغیث صفح ) ابن الجوزی نے ۲۹۸۹ شارکیا ہے تاکیقی فہوم اہل الا شرط ۱۸ ) بخاری میں انس کی ۲۷۰ شرویات موجود ہیں۔ (مقد برفتح الباری ۵۵۹)

الله بخارى عبدالله بن عرضى درور مين موجود بين (مقدم فتح الباري ص<del>الا ۲۹۲،۲۵۹</del>

ے مسلقے فہوم اہل لانرص<sup>۸۷</sup> املا<sup>م</sup> ایشرح مقدر مسلم للئو وی<sup>6</sup> ہسخاوی نےان کی م<sup>و</sup>یات کی تعداد ۲۲ ملامی کھی ہے افتح الغیث،

| تعدادم ويات                                              | نام صحابه رضى التدعنهم              |      |
|----------------------------------------------------------|-------------------------------------|------|
| 44                                                       | كعب بن مالك انتجعي صلح              | 1    |
| 04                                                       | واثله بن اسقع كناني                 | ۲    |
| 00                                                       | عقبه بن عامرجهني                    | ٣    |
| ٥٠                                                       | فضادبن عبيدانصاري                   | ~    |
| <b>۲</b> ۸                                               | عمروبن عتبيه                        | ۵    |
| ۲۷                                                       | كعب بن تمروانصاري ۗ                 | 4    |
| , <del>~</del> 4                                         | فضاله بن عبييدا سلمي فأ             | 4    |
| عائبر کرامٌ یا صحا بیات ملی مرویات سی معلوم ہوتی ہیں۔ وہ | بعض كتب سے تعض دوسر سے              |      |
| غ الحديث ص ٢٣٢، ٢٣٣ سي نقل كي جاتي بين -                 | ئ قاضى عبدالصمه صارّم كى كتاب تأريز | يبال |
| تعدادم وبات                                              | نام صحابه رضى الترغنهم              |      |
| 74                                                       | عبدالتذبن يزبيجطمي انصأرئ           | 1    |
| IA                                                       | حصزت فاطمه زمبرات                   | ۲    |
| Ir                                                       | عبدالرحمن بن شبل                    | ٣    |
| ١٣ رسول رئي التيغلية تم سيراه را                         | حفريجس رايج                         | ~    |
| ۱۳مرمیات ان مفروی بن ان کی                               |                                     |      |
| كُلُ وايات كاشمار نه موسكار                              |                                     |      |
| <u>شر</u> ره<br>سال                                      | القمالمومنين حضرت زينب بنت جحس      | ۵    |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                    | أمم المومنين حضرت صفيه              | 4    |
| ۸ حضورتی اندعایی مسلم سے برہ راست                        | حفرت حسين أ                         | 4    |
| روایات ان سےمروی ہیں۔                                    |                                     |      |
| ۸                                                        | عبدالله بن زيدانصاري                | ٨    |
| 4                                                        | أمم المومنين حضرت جويرير            | 4    |

مرد یات ۵

مام ام المومنين حضرت سودرهُ

د خیرہ آحا دیث کا غالب محقہ جن صحابی<sup>ط</sup> کے ذریعہ سے ہم تک بیہنچاہیے ان کی تعدا د ۳۰۰ سے کم ہی ہے جضور میں اللہ علیہ وسلم کی و فات کے بعد ایک لمبے عر<u>صے ن</u>ک صحابۂ کرام گئی جاعت موجود اور اشاعت دین کے کام میں مصوف رہی ہے۔ ہم یہاں ایک محنقر سی فہرست دے رہے ہیں یہ مختصر فہرست بھی یہ اندازہ کرنے کے لیے کافی ہے کہ آنحضرت صلّی اللہ علیہ وسلم کے دُنیا سے تشریف ہے جانے کے بعد آپ کے صحابہ (رضی اللہ عنہم) ایک طویل زمانے تک دین حق کی نائد

كے يے دُنيا مِين موجودر ہے ہيں:

| جائے فیام ووفات | صور کے بعد زندہ رہنے کی تر | مام                      |
|-----------------|----------------------------|--------------------------|
| - Za            | ۹۹ سال                     | الوالطفيل (عامربن واثليض |
| مدبينه          | مهم سال                    | ساتب بن يزيره            |
| "               | <b>4</b> سال               | مرتدبن عبداللرط          |
| حمص د شام )     | ۸4 سال                     | عبدالله بن بسرالما زني   |
| مدينه           | ۱۸ سال                     | سهل بن سعدالسا عدى       |
| كوفه            | 22 سال                     | عبدالتربن ابي او في ص    |
| · 4             | 4 4                        | عتبه بنءبالسلمظ          |
| ے م             | 4 4                        | مقدام بن معد مکرت        |
| مفر             | ; ;                        | عبدالله بن الحارث بن جزر |
| حمص (شام)       | ½ <b>44</b>                | ابوامامة الباملى         |
| مرينيه          | // A·                      | عبدالتذبن جعفره          |
| کوفہ            | ½ LD                       | عَمرو بن حریث رہ         |
| //              | 4 4                        | ابوا قدالليني            |
| بصره (شام)      | 4 4                        | عمرو بن سلما لجرمي       |

| بعائے قیام ووفات | صوركے بعد زندہ رہنے كى مر | نام                                   |
|------------------|---------------------------|---------------------------------------|
| ممر              | ١١ ٢٥                     | نام<br>واثله ابن الا تقع <sup>ض</sup> |
| قيام بقره        | سال ۲۳                    | عتبه بن النذرة                        |
| باديه ألعرب      | حد سال                    | عبدالتدابن حارث ط                     |
| معص (شام)        | ٧١ ١١                     | زيدبن الخالد لجهني                    |
| شام              | 40 سال                    | عربا ص بن ساريه                       |
| مدمينه           | 4 4                       | الوثعلبة الخشني ص                     |
| باديه            | سهد سال                   | الوسعيد الخدري                        |
| 4                | 4 4                       | سلمة بن أكوع خ                        |
| "                | 4 4                       | را فع بن خدیع <sup>ع</sup>            |
| "                | " "                       | محمربن حاطب                           |
| 4                | 4 4                       | الوحجيفه                              |
| "                | ۹۳ سال                    | سعيدبن خالدلجهني                      |
| " .              | 4 4                       | ا سمار بنت ابی بکرخ                   |
| "                | 4 - 4                     | عبدالله بن عمر بن الخطاب              |
| . //             | 4 4                       | عوف بن مالك الانتجعي <sup>6.</sup>    |
| 4                | % 4F                      | براربن عازب                           |
| 4                | / 4A 2                    | چا بربن عبدالته الانصاري              |
| طاكف             | / DA                      | ابن عباس ص                            |
| _                |                           | الوهريرة                              |
| مرية             | « M                       | حضرت عاتشه صتريقه                     |
| راکقٹ کرتے ہیں۔  | ہے۔<br>سےلیے کن ہمراسی پر | فهرست اورز بإده طويل موسكتى           |
|                  | / .                       | 7,                                    |

## خدمت خديث اور محابيات

صحابۂ کرام نمی طرح صحابیات ٹنے بھی حدیث کی خدمت میں حصّہ لیا ہے صحابی<sup>ن</sup> کی طرح صحابیا ہ<sup>یا</sup> سے بھی حدیثییں مروی ہیں ۔

حضرت عائث في عابیت میں حضرت عائشہ سے سب سے زیادہ حدیثیں مروی ہیں۔ آپ کا حافظ نہایت توی تھا ہوسنتیں وہ نقش ہوکررہ جاتا ۔ حدیث سے آپ کو گہراتعلق تھا کیسی حدث کے بارسے میں اگر کوئی است کی جاتی جیائی کے بارسے میں اگر کوئی است کی جاتی جیائی ہو ایک مرتبر حصورتی است کی جاتی جیائی ہوئی ایک مرتبر حصورتی الدی درخواست کی جاتی جیائی ہوئی ہے مرتب عرض اور حضرت ابو سعید خدری شنے سمجھا کہ بیم کم دائمی ہے حضرت عائشہ شنے نے فرما یا کہ بیم کم نہ واجب ہے اور نہ دائمی بلکم مستحب ہے ۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ لوگ قربانی کے گوشت کو جمع نہ کریں بلکہ دو سرول کو کھلائیں ۔

امام بوطی نے اپنے ایک رسالہ عین الاصابہ میں اس قسم کی چالیس روایتوں کا تذکرہ کیا ہے جن سے حضرت عائنہ کے تفقہ ، دقت نظر، قوت حافظ اور صدیث سے دل چپی کا پتہ چلتا ہے ۔ حضرت عائنہ کی ایک قابل ذکر خوبی یہ بھی ہے کرجب آپ روایت کرتی ہیں توساتھ ہی علم وحکمت پر بھی روشنی ڈالتی ہیں ۔ حضرت ابوسعیڈ اور حضرت عبداللہ بن عمر صفس سلسلہ میں صرف اس قدر مروی ہے کہ جمہ کے دن شمل کرلینا چا ہیے لیکن اس حدیث کو صرت عائنہ نے نے دوایت کیاتو یہ بھی فرمایا کہ لوگ اپنے گھروں اور مدینہ کے باہر کی آبا دیوں سے نائج مسلسلہ میں مرتب ایک ایک مرتب ایک مرتب ایک ایک مرتب ایک میں کے لیے آتے تھے۔ وہ کو مرا یا کرتم آج کے دن غسل کر لیسے تو کتنا اچھا ہوتا۔

حضرت عائنسنے کی مرویات کی تعداد ۲۲۱ ہے جن میں سے تقریبًا ۲۸۹ روایات بخار گ مسلم میں موجود ہیں۔ ایسے راویوں میں آپ کا چھٹا نمبرہے جن سے کیثر تعداد میں روایا ت مروی ہیں۔آپ سے تقریبًا سوصحابدا در تابعین نے دوایت کی ہے۔عروہ بن زبیر، سعید بن المسیب، عبداللہ بن عام، مروق بن اجدع، عکر مداور علقمہ جیسے لوگ آپ کے تلامذہ میں شامل ہیں۔

حضرت امسلمہ : حضرت عائشہ کی طرح آپ کو بھی حدیث سے گہری دل جپی تھی۔ آپ کی مرویات کی تعداد ۸ سے ۔ آپ کا شار محذ ثین کے میر سے اسامہ بن زید میں میں اور تودان کی بن زید میں میں اور تودان کی بن زید میں نہ میر اور تودان کی بیٹی زینب وغیرہ نے آپ سے حدیث روایت کی ہے ۔

حزت ائم سلمة کو حدیث کا جوشوق تھااس کا اندازہ اس سے کیا جاسکتا ہے۔ ایک مرتبہ آپ بال گذرہوار ہی تقیس کہ نبیض تی التہ علیہ وسلم کے خطبہ کی آوازٹ نائی دی۔ آپ فرمار ہے تھے ایما الناس دا سے توگو!) پر شفتے ہی فرمایا کہ بس بال باندھ دو۔ مشاطہ نے کہا کہ ایسی بھی کیا جلدی ہے۔ ابھی تو ایمها الناس ہی کہا ہے! آپ نے فرمایا۔ نوب! کیا ہم آدیوں میں شمار نہیں ہوتے۔ یہ کہ کر نود ہی بال باندھ کر کھڑی ہوگئیں اور خطبہ شفتے میں شغول موسی میں شمار نہیں ہوتے۔ یہ کہ کر نود ہی بال باندھ کر کھڑی ہوگئیں اور خطبہ شفتے میں شغول موسی سعد کو سے تابی سعد کی میں شعار نہیں۔

حفرت اُمِّ سلمہ فتویٰ بھی دیا کرتی تھیں۔ آپ کے متعدد فیا ویٰ موجود ہیں۔ ابن قیم نے نے ککھا ہے کہ اگران کے فیا ویٰ جمع کئے جائیں توایک رسالہ تیار ہو جائے گا۔

حضرت عاکشہ اور ام سلمہ کے علاوہ دوسری ازواج مطبرّات سے بھی حدثیں مروی ہیں۔ان سے روایت کرنے والول میں ابوصالح السمان ، زینب بنت اُمّ سلمہ وغیرہ شامل ہیں۔

حضرت حفصه صدیم سے ۹۰ روایات مروی ہیں۔ان سے بڑے بڑے صحابہ منظم نے روایات مروی ہیں۔ ان سے بڑے در سے صحابہ منظم دوایت کی ہے۔

حضرت میمورنه ضب ۱۹ مه حدثیی مروی ہیں مشاہیر صحابہ اور علمائے حدیث ان کے راویوں میں شامل ہیں جن میں عبداللہ بن عباس منزید بن عاصم ،عطار بن یسار دنی ہے کے نام قابل ذکر ہیں۔ حضورصتی اللهٔ علیه وسمٌ کی بیٹی حضرت فاطمہ ﴿ سے بھی متعد داحاد بیث مروی ہیں۔ان سے استفادہ کرنے والول میں بڑے بڑے لوگ شامل ہیں۔

عام صحابیات سے بھی حدثیں مردی ہیں۔ ایسی صحابیات بھی ملتی ہیں جن سے ایک ہی حدیث مردی ہے جن صحابیات سے متعدد حدثیں مروی ہیں ان میں ایک سوتیس صحابیات کا ذکرا مام احمد بن خلیا ہے۔ اس سلسلہ میں چند صحابیات کا ذکر کیا ہے۔ اس سلسلہ میں چند صحابیات کا ذکر میہال کیا جا تا ہے:

صفرت اسمار بنت عمیس سے تقریباً ۱۹۰ حدیثیں مروی ہیں، حضرت اسمار بنت ابی بکر شسے ۵ مدوایات مروی ہیں۔ حضرت اسمار بنت ابی بکر شسے ۵ مدوایات مروی ہیں۔ ان دونوں سے استفادہ کرنے والول کی تعداد الحقی خاصی ہے جن میں حضرت عمر اللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن عبداللہ بن کیسائے، زینب بنت معاویے اسمار بنت بیزید ، زینب بنت الم مسلمے، فاطمہ بنت قیس میں شفا بنت عبداللہ فاور صفیہ بنت مشیبہ جیسے رواق شامل میں۔

من المنتعبی المن المنتقب من المنتقب المنتقبی الله المنتقبی الله المنتقبی الله الله الله الله الله الله الله المنتقبی المام شعبی مجاب المنتقبی المام شعبی مجاب المنتقبی المام شعبی مجابد المنتقبی المام شعبی المنتقبی المنت

کے <u>حضرت ام انفضل س</u>ے ۔ ۳ حد شیس روایت کی گئی ہیں حضرت عبداللّٰہ بن عباس اور حضرت انس بن مالک ان کے رواۃ میں شامل ہیں۔

صرت ربیع بنت مسعود کی بھی متعدد روایات ہیں۔ آپ کا علم بڑے بایہ کا تھا پیہا لگ کہ بڑے بڑے صحائیہ آپ سے مسائل کی تحقیق فرماتے تھے۔عائشہ بنت انس مسلمان بن لیسارہ ابن ابی لیلی، نافع مولیٰ ابن عمر دغیرہ ان کے روا ۃ میں سے ہیں۔

حضرت الم مرومان مصرت الم مسلم المضرت الم عمارة الورصرت الم عطية سيمي متعدد روايات مروى بير وان النجارول ذى مرتبت فواتين كرواة فى تعداد كثير بعد : دى علم سيدات مع صحابة في بهت كيوسيكها اور السع عام كيا حضت الم عطيه سع صحابة في مرده فهلان كاطراقية معلوم كيا متعدد مرتبه اليسام واكر صحابة في كسى اختلافى مسلم بي الم سليم كي طرف رجوح كيا اوران كى بات كوتسليم كيا د

## مالعير فرنبع تابعين

ا — سيىدبن جبير متوفى سفط شى سيدبن جبير كاحال يه تحاكدابن عباس اورابن عرفى كا مدت مين جايس اورابن عرفى كا مدت مين حاضر بوكر حديث سين الدرج كريية شعيله المدت مين حاضر بوكر حديث المنت المرشعي كتب كرجب مجد سه كونى بات سنوتوا سي كا كا م الم منت كرجب مجد سه كونى بات سنوتوا سي كا كا م الم مناكم كيارا نتقال بواتوترك مين ايك كتاب ملى جوانهول ني فرائض وجراحات كرمسائل سيمرتب كي مقى كله

۳ — مجاہدین جبیر مکتی (متو فی سلنامھ ) مجاہد ہو کوں کو ایسے کمرے میں بے جا کر کتابیں دھاتے لوگ ان سے مدیثییں نقل کیا کرتے تھے سیلھ

م — عطار بن ابی رباح (متوفی سالیه)عطا زو دیمی لکھتے اور دوسروں کو لکھنے کی اجاز دیتے تھے۔

۵ — ابان تابعی کابیان ہے کہ ہم انس نے کیاس بیٹھ کر حدیثیں لکھتے تھے ( دار می ص<sup>۲۷</sup> ) اس سے ظاہر ہے کہ ابان کے تکھے ہوئے نسخے میں وہ حدیثیں لاز مًا ہوں گی جن کو حضرت انس<sup>خ</sup> نے لکھ کرحضور صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے بیش کیا تھا۔

ے۔۔۔۔ ابو بکر بن حزم نے عمر بن عبدالعزیز (متوفی سائے ہے) کے حکم کی تعمیل میں احادیث مرتب کیں اور متعدد کتابیں تیار کرلیں لیکن ان کے اپنے مساعی سے خلیفہ کو مطلع کرنے سے پہلے ہی

خلیفہ کا نتقال ہوگیا ہے ابو بکر بن حزم کوخلیفہ نے تعین کے ساتھ عمرہ بنت عبدالرحمٰن انصاریہ اورقاسم بن محمد کے ذخیرہ احادیث کی طرف توجہ دلائی تھی ہیں عمرہ نے حضرت عائشہ کی گودمیں برورش پائی منی حضرت عائشہ کی احادیث کے باب میں ان کا درجہ عروہ کے برابرت یم کیا جا تا ہے۔ قاسم بن محمد حضرت عائشہ فسے بھینچے تھے حضرت عائشہ فی حدیثوں کو ابو بکرین حزم نے انہی دو نوں کے ذریعہ جمع کما تھا۔

۸ محدین سلم ننهاب زمری مدنی (متوفی ساله چانه شهاب زهری جحازوشام کے مایک نازعالم تھے انهول نے عمر بن عبدالعزیز کے حکم کی سب سے سیلے تعمیل کی اور ان کے عزائم کوعملی جامر مینایا ۔ انهول نے حدیث کی ایک کتاب بھی مرتب کی سے خلیفہ نے اس کتاب کی نقول اطراف وجوانب میں مجوا میں امامز سری اس تالیف پرٹرا فخر محسوس کرتے تھے۔ وہ کہاکرتے تھے کہ اس علم کومیری طرح مجھ سے پہلے کسی نے مدوّن نہیں کیا۔ وہ یہ بھی کتے تھے کہ ہم نے دفتر کے دفر لکھ ڈالے ہے تاریخ میں الومکر بن حزم اور ابن شہاب زہری کے علاوہ دوسرے حضرات کے متعلق تھی يەلكى مالما كىلى كەردە اقىل مدقر كى مېيى مەنتلاً امام مالك مىمر، ابن جريج، ابن المبارك بېيىم وغيرە سيوطى نے ہزارا شعار كالفيدلكھا سے حس ميں ان حضرات كے نام بيان كئے ہيں جنبيں اول مرقون كماكيا إعد امام بخارى كواق ل جامع كها جا ناج اس كيدان كا نام بھي اس بي آيا ہے۔ اوّل جامع الحديث والاثر ابن شهاب آمرله عمر واوّل الجامع لِلْأَ بواب جاعة في العصر ذوا قتراب ومعرو لدالمبارك کا بن جریح و ہینٹم مالک وال الجامع باقتصب أر على تصيح فقط البحناري على تعجيج في تصحيح الفضل ومسلم بعيده والاول

ک مفیاح البنة محدین عبدالعزیز الخولی صنع مقدمه تنویرا لحوالک.

كم تهذيب التهذيب ترجمه إلو بكرين حزم - على الرسالة المتسلطرفة صلايه على جامع البيال علم الم

هه جامع بيان العلم باب ذكرالر فصته في كتابته العلم

مختاف حفرات کواو لیت کا شرف اپنے وطن وغیرہ بعض دوسر سے بہاؤوں سے ہے اِصل اوّل مدون ابن شہاب ہی کو ما با جا آ ہے ۔ ابن مجرنے بھی اس کی تصدیق کی ہے کے علائم پوطی کی مار مردی کی تحریروں کا اتنا ذخیرہ تھا کہ ولید بن پزید کے قتل کے بعذم ہی کے بد ذفر جانوروں ہرلا دکرلائے گئے تھے ۔

قاضی ابوبکر بن حزم اور امام زہری کے علاوہ مختلف ائمۃ تابعین تصنیف و تالیف کی طرف متوجہ ہوئے ۔ چنا پخہ دوسری صدی میں ہی احادیث کے مختلف مجموعے وجود میں آگئے تھے جن میں سے مندرجہ ذیل حضرات کے مجموعے نماص طور سے شہور میں:

ادرام عبدالله بن المبارک المتوفی سائله سن خراسان میں اعادیث کے جمع و تدوین کے کام میں سبقت کا شرف حاصل کیا۔ ان کے علاوہ واسط میں نہیم (۱۸۸ هر) میں میں محر (۱۵۳ هر) اور رَسِطین جریربن عبدالحید (۱۸۸ هر) نندوین احادیث کی ابتدا کی۔ اندا المار بوخید فلہ المتوفی سفله هر ، امام الک المتوفی سفله هر ، امام شافعی المتوفی سفله هر ادرام احد برجنبل المتوفی سفله هر آن وحدیث کے ذخیرہ پر عبور رکھتے تھے۔ تدوین حدیث میں ان انمہ کا دخس مجی ایک سیام مالک کو ایک سے مشدہ حقیقت ہے۔ اس دور میں حدیث کے جومجو مے تیار ہوئے ان میں امام مالک کو ایک سیام شدہ حقیقت ہے۔ اس دور میں حدیث کے جومجو مے تیار ہوئے ان میں امام مالک کو ایک سیام شدہ حقیقت ہے۔ اس دور میں حدیث کے جومجو مے تیار ہوئے ان میں امام مالک کو

نمایاں جیثیت حاصل ہے بموطاامام مالک کازمانہ تالیف سلام وسلمارے کے درمیان ہے۔

اس دور کی دوسری تالیفات پیهیں:

جامع اوزاعي المتوفى عهاي

جامع ابن جريح المتوفى منطابه

كتاب الخراج قاضي الويوسف المتوفى سمله

كتاب الآثارامام احدالمتوفي سومليه

دوسری صدی کی مشہور کتابیں یہ ہیں:

مؤطااهام مالک ۱۷۹۱ه) مصنیف نیمبی به جاج (منظله مصنیف لیث بن سعد صری ۱۷۵۱ه) مصنیف سفیان بن عیبینه (۱۷۸ه) مسندا مام شافعی ( ۲۰۴۱ه) محنیف الحدیث ۱۵م شافعی مصنیف عبدالرزاق بن بهشام صنعانی ۲۱۱۱ه) کتاب الآندارام ابولوسف (۱۸۳ه) ۱ن کے علاوہ بھی بہت سی تالیفات اس دور میں مرتب ہوئیں۔

تابعین کے زمانہ میں تدوین حدیث کی امتیانی خصوصیت یتھی کہ اس میں صحاب و ابعین کے فتاوی بھی شامل کیے جاتے تھے۔اس کی زندہ شہادت امام مالک کی موّ طاہیے۔

اتباغ تابعين كے بعد

آتباع تابعین کے زمانہ کے اختام پریعنی دوسری صدی ہجری کے خاتمہ پرعلائے حدث انسانید تالیف کرنے کا تمہ پرعلائے حدث نے ایسی مسانید تالیف کرنے کا عرم کیا جو صرف احادیث نبوی پرشتمل ہوں ۔ اس سلسلہ کی پہلی سندا بودا و دطیالسی المتوفی سائلہ ھنے مرتب کی ۔ امام احد بن حنبل المتوفی سائلہ ھنکی مسندسب سے زیادہ جامع اور ضخیم ہے ۔
کی مسندسب سے زیادہ جامع اور ضخیم ہے ۔

خالص احادیث نبوی کی تبویب کا کام اتباع تا بعین کے بعد آنے والے علمائے مدیث نے کیا۔ یا علما رامام بخاری کے معاصر ہیں۔اس دو رمیں صدیث کی مشہور سیح کتا ہیں جو صحاح ستہ کے نام سے شہور ہیں وجو میں آئیں۔

عہدر دایت کے خاتمہ کے بعد حدیث پرجو کام کیا گیا وہ کتب حدیث کی تہذیب ترتیب شروح و حواشی اوران کے اختصار کاعظیم المرتبت کام تھا۔ مثال کے طور پر: ابوعبداللہ الحیدی (شہر کہ میں کہ نے صحیحین کو مسانید کے طرز برم تب کیا۔ ابوالسعادات مبارک بن ایٹر ( سائٹلدھ) نے صحاح سنہ کو ابواب کی ترتیب کے مطابق ترتیب دیا۔

نورالدین علی بن ابی بربن سیامان البینی متو فی کنده ه نے کتب صحاح کے علاوہ تما م کتب حدیث مسنداما م احد بن حنب منداما م بزار، مسندابی بعلی اور معاجم ثلاثه طبرا فی کی مرویات کوجرح و تعدیل اور رواة اور صحت وسقم احادیث کے ساتھ مجمع الروائد بوئی ہے ) امام یوطی المتوفی ساتھ مجمع الروائد من مسانید عشوہ المدال سے علاوہ من ید بیاس کتب احادیث کی مرویات کوجمع البوائح المسمی با بجامع الکریس جو کرایا کتاب جمع البوائع ضخم اور کیجه اس طرز پر بھی تھی کہ اس سے استفادہ شکل تھا اس لیے علام علاقالدین علی البندی المتوفی هے ہو علی تقی جو نیوری کے نام سے مشہور میں اس کتاب کو از سرنوم تب کیا اور اس کا نام کنز العال فی سنن الاقوال والاعال رکھا۔ اس کی تحکیل کو از سرنوم تب کیا اور اس کا نام کنز العال فی سنن الاقوال والاعال رکھا۔ اس کی تحکیل موجود علی میں ہو دی۔

اس کے بعد بھی حدیث بر ہرا ہر کام ہوتار ہا۔ نثر وح وحواش کے علاوہ دیگر زبا نوں میں حدیث کے تراجم بھی لکھے گئے۔

# علم صربیث اصطلاحات ِ صربیث کا تعارف

مريث:

حدیث کے منی ایوں توبات کے ہوتے ہیں لیکن اس لفظ کے اندر بڑی وسعت پائی کہ جانی ہے۔ جانی ہے۔ جانی ہے۔ جانی ہے۔ جانی ہے کے کسی کے قول، مدعا، خبر، واقع سب کے لیے اس کا استعال ہوسکتا ہے۔ اصطلاح میں یسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قول وعمل اور تقریبے کو حدیث کہتے ہیں۔ انکمہ نے حدیث کی ہے یا کہ کرکیا ہے۔ ان میں سے صرف حدیث ضعیف کی اور اللہ علی کے اور کا ذکر کیا ہے۔ ان میں سے صرف حدیث ضعیف کی اس اقسام کی صراحت الوحاتم بن حیال نے کی ہے یکھ

صحابي!

صحابی اس خوش نصیب شخص کو کہتے ہیں جسے ایمان کی حالت میں آنحضرت صلّی اللّہ علیہ وسلّم سے ملاقات کی سعادت حاصل ہوتی 'ہوا در ایمان ہی کی حالت میں اس کاانتقال ہو ہو ما بعجی :

وه خوش نصیب شخص ہے جسے حالت ایمان میں کسی صحابی سے ملنے کا شرف حاصل ہوا ہوا ورایمان کی حالت میں وہ ڈنیا سے زحصت ہوا ہو۔

له تقریر کے اصل معنی ہیں کسی چیز کو برقرار رکھنا۔ آنخطرت صلّی اللہ علیہ دسلّم کے سامنے کوئی کام کیا گیا، یا آپؓ نے کوئی طریقہ رائج پایا اوراسے آپؓ نے روکا نہیں، اصطلاحًا اسے تقریر کہتے ہیں۔ علمہ فستح المذیث صصّی، اتحاف النبلار صلا۔

## تبع تابعين:

وه حضرات جنہوں نے بحالت ِ ایمان کسی مابعی سے ملاقات کی مواور ایمان ہی کی حالت میں وہ ڈنیائے رخصت ہوئے ہول۔

عام طور برصحابة كرام رضى الله تعالى عنهم ك قول وعل كو اثركها جاتا ب اسك جع آثار ب

ت رود ایت کرنے والول کے سلسلہ کو سند کہتے ہیں۔ حدیث کوروایت کرنے والول کے سلسلہ کو سند کہتے ہیں۔

حدیث کی اصل عبارت یا الفا طاکو متن کیتے ہیں ۔

جوا پنی سند کے ساتھ حدیث کی روایت کرتا ہے نبواہ وہ مرد ہو یاعورت اسے راوی کتے ہیں۔ راوی کی جع رواۃ آئی ہے۔

ر دایت کی ہوئی حدیث یا تول کو مروی کہتے ہیں۔ یہ عام ہے خواہ آنحضور آپ الڈعایم آم کی جانبنسوب ہویا صحابہ و تابعین کی طرف منسوب ہو۔ حدیث کی بنیادی طور بردوقسمیں کی جاتی ہیں: صریحیٰ وحکمی۔

وِه حَدِيثِ جَسِينِ صاف طور بِربيه ذكر بهوكه وه حضو مِتلى الشُرعليه وسلَّم كا قول وعمل بالقريرَج

وه حدیث حسمین قول ونمل یا تقریر کی نسبت آنحضرت صلّی اللّه علیه وسلّم کی طرف نامولیکن اس میں جن امور کوصحابی نے نقل کیا ہو وہ ایسے ہول کدرسولِ خداصتی السّرعلیہ وسلّم کے سوا کوئی انہیں بتانہیں سکتا جیسے علاماتِ قیامت، قیامت کے وَاقعات، نبیوں کے حالاتے بن يس اس بات كى كوئى علامت ما موكدوه بنى اسرائيل سے ليے كئے ہيں -

مريث قرسي:

تجس مدیت کی دوایت نبی الله علیه وسلم خدا کی طرف نسبوب کر کے فرمائیں اُ سے مدیث قدسی کہتے ہیں . مدیث قدسی کہتے ہیں .

سندك تعاظ سے مديث كى حسب ذيا قسميں كى جاتى ميں:

ا\_مرفوع:

وہ قول وعمل یا تقریر جو بنی متی اللہ علیہ وسلّم کی جانب نسوب ہونواہ آپ کی طرف لسے کسی صحابی نے نسوب ہونواہ اس کی سنر نصل کسی صحابی نے نسوب کی بار ہو یا کسی تابعی یا کسی دوسر سے تخص نے اور نواہ اس کی سنر نصل ہو یا زہو۔ اگر متصل ہے تو اس کے راولوں کے دولوں کے دولوں کے درجے کے لحاظ سے وہ صحیح یا حسن کہی جائے گی۔

مرفوع كى تين قسيس مين :

ا\_مرفوع قولى:

اس میں حضور صلی الشرعلیہ وسلم کا قول مروی ہوتا ہے۔

۲ \_مرفوع فغلی

اس میں راوی یہ بیان کرتاہے کہیں نے آپ دستی الشرعلیہ وستم ، کو یوں کرتے دیکھا پاکسی دوسر سے نے مجھے بتایا کہ آپ دستی الشرعلیہ وستم ، اس طرح کام کرر ہے تھے۔ جمد فی جانبوں میں میں د

٣- مرفوغ تقريري:

اس میں راوی بیان کرتا ہے کرمیں نے آنحضرت سلی الشرعلیہ وسلم کی موجود گی میں فلال کا کیا یا فلال کا کیا یا فلال خضرت میں فلال کام کیا یا ور آپر صلی انترعلی پر اعراض میں فرایا۔

۲ موقوف :

جس حدیث کی روایت کاسلسله صابی پرتینچ کرختم موجا تا ہو۔

س\_مقطوع:

جس صديث في سند تابعي مك بيني كرخيم موجاتي مو ـ

بعض لوگموقوف اورمقطوع کواٹر کیٹر ہیں یعیٰ وہ صحابہؓ اور تابعی کے قول وعمل کو

بالترتيب موقوف اور قطوع كبته بير.

سمند:

وه مرفوع حدیث جس کی سند تصل ہو یہی تعربی مشہور ہے۔

۵\_نلاثیات:

اُن احادیث کو کہتے ہیں جن میں راوی اور حضور صلّی النّه علیہ وسلّم کے درمیان صرف تین واسطے یا ئے جاتے ہوں ۔

رواة كے لحاظ سے حدیث كى پایخ قسمیں كى جاتی میں۔

ا \_متصل ياموصول: أ

وه حدیث جس کے سلسلۂ سندمیں شروع سے آخر تک کہیں کوئی راوی ساقط نہو۔

٢ \_منقطع:

متصل کے برعکس لین وہ حدیث جس کے سلسلة سندس کہیں ایک یازیادہ راوی ساقط ہو گئے ہوں یا کوئی مبہم شخض درمیان میں آگیا ہو۔

۳ \_ معضل:

وه چدبین جس کےسلسلۂ سندمیں مسلسل دویا دوسے زیادہ راوی غائب ہوں.

ى<sub>م</sub>\_معلق

وه حدیث نجس کی سند کی ابتداسے ایک یا متعدد راوی چھوڑ دیئے گئے ہوں یا پوری سند ہی حذف کر دی جائے ، اس حذف کو اصطلاعًا تعلیق کہتے ہیں۔

ه\_مرسل

وہ حریث جس کے سلسلہ سند میں تابعی اور آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان صحابی کا ذکر نہ ہو۔

جمہورعلما سکے نزدیک مرسل حدیث کے بارے میں توقف کرنا جاہیے ،کیونکہ معلوم ہاکہ ساقط ہونے والاراوی تقہدے یا غیر تقد۔ بیضر درنی ہیں ہے کہ تا بعی نے سی صحابی سے ہی روایت کی ہو۔ اس کا بھی امکان سے کہ اس نے کسی تا بعی سے روایت کی ہو۔ لیسکن

امام الوضيفة اورامام مالک کے نزدیک مرس حدیث مطلقاً مقبول نہیں ہے کیونکدار سال کرنے والے نے کمال و ٹوق اوراعتمادی بنا پرہی ارسال کیا ہوگا۔ اگراس کے نزدیک روایت غیر معتبر ہوتی تووہ ارسال کیوں کرتا اورائے حضوصتی اللہ علیہ وستم کی طف کیوں نسوب کرتا۔ امام شافی کے نزدیک اگراس کی تا تیکسی دوسری روایت سے ہوتی ہوخواہ وہ دوسری روایت ہے مرسل ہی کیوں نہ ہوتو وہ قبول ہے۔

اگرراوی کے بارے میں چیلوم ہو کہ وہ ثقات وغیر ثقات دونوں کو ساقط کر دیتا ہے توسیمی کے نزدیک اس روایت کے بار سے میں توقف کیا جائے گا۔

### ٧-سندعالي:

جو آن تحضرت صلّی الله علیه وسلّم سے قریب ہوں ان کی سندعا کی مجھی جاتی ہے۔ اس کی دوصورتیں ہیں:

### ا-ئىدغالى طلق:

وه سندعالی میحس کے راوی قلت تعداد کی وجہ سے نبی صلی الله علیہ وسلم سے قریب ہوں اور اسی حدیث کی کسی دوسری سندمیں راویوں کی تعداد زیاده پائی جاتی ہو۔ ایسی سندعالی کو "اجل الاسانید'، تصوّر کیا جاتا ہے بشرطیکہ سندھی ہو۔

## ٢\_سندعاليسبي:

دەسندعالى سے جس كے راوى امام حدیث سے قریب نر ہوں . یا اس سند كے راوى مام حدیث سے قریب نر ہوں . یا اس سند كے راوى

ابن جرنے سندعالی نسبی کی ہم قسیں کی ہیں:

### ا \_موافقت:

موافقت کامطلب یہ ہے کہ حدیث کی کسی کتاب کے موّلف کے شیخ تک کسی دوسری سندسے پہنچ جاتے ہول منالاً امام بخاری اورایک حدیث قتیبہ سے اور وہ مالک سے روایت کرتے ہیں اور کوئی دوسر انتخص کسی دیگر سندسے یہی روایت قتیبہ سے روایت کرے اور اس سند میں بخاری کی بنسبت رواۃ کی تعداد کم ہو۔

۲ بدل:

کوئی شخص مؤلف کی کتاب کے بیخ الشیخ کی کسی سند کے واسطے سے پہنچ جا تا ہو، اسے بدل کہیں گئے۔ مثلاً سند مذکورہ کوکوئی شخص قعبنی عن مالک سے روایت کرے تواس صورت میں قعبنی گویا قتیبہ کا بدل ہوگا۔

#### ٣\_مساواة:

مؤلّف کتاب نے ایک حدیث کوایک سندسے روایت کیا ہے دوسراا سے سی دوئر سندسے روایت کرے اور دونول میں روا ۃ کی نعدادیکساں ہو۔

ہ\_مُصافحہ

مؤتف کتاب سے تلمیند کے ساتھ مساوات کو مصافی کہا جاتا ہے ۔ مثال کے طور پر تلمیند کو کتف نے زید کے مشیخ کی برابری کی تو گویا زید نے مؤلف کتاب سے مصافی کرنے والا ان سے روایت کی ۔اوراگر مساوات زید کے مشیخ الشیخ کے ساتھ ہوئی تو مصافی کرنے والا زید کا مشیخ ہوا۔ اور اگر اس سے آگے بڑھ کر مساوات زید کے مشیخ الشیخ کے ساتھ یائی جاتی ہے تومصافی کرنے والازید کا مشیخ الشیخ ہوا۔

علوِن بی کوتقدم، سماع کی بنا پر بھی حاصل ہوتا ہے بندعالی کوسندنازل کے مقابلہ میں جو فضیلت حاصل ہے وہ علی الاطلاق نہیں ہے۔ اگر بندنازل کے راوی زیادہ تقد اور فقیہ تراور حفظ میں آگے ہول یا اس کے اخذوروایت کی صورت اقرب الی السماع ہو تو وہ عالی سے فائق تصوّر کی جائے گی۔

درجه اورمرتبہ کے لحاظ سے حدیث کی تین قسمیں کی جاتی ہیں۔

- فيجع:

وه حديث سيرسب زيل باتين موجود بول:

۱- سنٹرتشکر ہو۔ ۲- راوی عادل اور سیرت وکر دار کے لیا طسے قابل اعتما د ہو۔ ۳ جافظہ درست ہواورصاحب فراست ہو یہ - روایت شاذ نہ ہو۔ ۵ – معلک بھی نہ ہوں ۔ شاذاور معلل سے مراد کیا ہے ؟ آ گے اس کی وضاحت کی جار ہی ہے۔ اگریہ تمسام شرا کط پُوری ہوتی ہوں توروایت کو صیح لِذاتِہ" کہاجائے گالیکن اُوئ پی اگر کو تی کمی یاقصور مواور وہ کمی کثرت طرق سے بوڑی ہوجاتی ہوتواس کی روایت کی ہوئی حدیث کو صیحے لغیرہ" کہیں گے۔ ۲ — حسسوم وی :

وہ حدیث حس میں صحیح حدیث کی تمام سنر طیس پوُدی اُٹر تی ہوں صرف حافظ یا ضعفِ ضبطے کے لیا نط سے ملکا بین ہو۔اگراس طرح کی حَسَنُ روایت کو دوسری قسم کی روایات کی تائید حاصل ہو تو اسے صحح لغیرہ کہیں گے ۔

ت جس حدیث کے راوی شین کے راوی سے کم درجے کے ہوں گے مگروہ متعدد سندو سے منقبِل ہو' اسے حَبَنِ نغیرہ کہیں گے۔

#### ٣\_ضعيف:

ایسی روایت جبر میں صحیح احادیث کے تمام اوصاف و شرائط میں یا بعض اوصاف میں کایال کی پائی جاتی ہو ۔۔۔۔۔۔ کئی ضعیف حدیثول کے باہم ملنے سے ان کا شعارت سن نغیرہ کے درجہ میں ہوتا ہے کیکن شرط یہ ہے کہ بیضعف تقصِ سیرت وکر دار کے لحاظ سے نہ ہو۔ حدیث صحیح کے احکام میں حجت ہونے پر مبرایک کا اتفاق ہے جَسَن لِذا تہ کا حکم بھی

حدیث فیح کے احکام میں جت ہوئے پر مرایک کا تھاں ہے جنس لِڈا تہ کا کلم بھی اکشر علمائے اسلام کے نز دیک مثل حدیث صحیح کے ہے اگر چیم ترمیں اس سے کم ہے ضعیف حدیث اگر تعد دِطرق کے سبج سن نغرہ کے درجہ کو بہنچ جائے توا حکام میں اس کے جمت ہونے برجھی میں کواتفاق ہے۔ تعد دِد واۃ کے لحاظ سے حدیث کی حسب ذیل تین قسمیں قرار دی جاتی ہیں۔

#### ا\_متواتر:

وہ حدیث حس کے راوی ہر دورمیں اتنی کنزت سے پائے جاتے ہوں کان کا جھوٹ پر متفق ہوجا ناممکن نہ ہو۔ تواٹڑ کی کئی قسمیں کی جاتی ہیں :

ا — توانرُطِبقہ یا تواترلفظی: ایک دورسے دوسرے دور تک بوری وسعت کے ساتھ روا بیت کا سلسلہ پایا جاتا ہو جیسے قرآن مجید لفظ باشی انداز میں ہم کمنتقل ہوا ہے۔

۱ — توا ترِعل: آنخفرت صلی اللّه علیہ وسلّم کے زیانے سے لے کراب یک اُنٹٹ کا عظیم کروہ مسلسل کسی دین امرع کی کرتا آرہا ہوجس کا جھوٹ پرتفق ہو جانا ناممکن ہومث لاً

بایخ وقت کی نازین ا ذان ، نازی نبیادی مبیّت ، زکوة ، روزه ، نج ، قربانی وغیره . ٣ - تواتَرِ معنوى يا تواتَرِ قد رَيشترك : راديوس كالفاظ كومختلف بول مركَ الفاظين معنى ومفهوم مشترك بهو ـ اورية فدرمشتركه درجة توافركويهنيا بهوا بهو يتلام بحزات نبوى دعاي م اتها المحانا ،غزوات وسير، اسلام كي ضروري احكام، اورا مرونوا بي وغيره كي روايات. ٢ \_ خبرواحد يا آحاد:

جس کے راوی تعداد کے لحاظ سے درجہ توا ترکو مذیبنیجة ہوں۔

محترثين آمادي تين قسمين كرتے مين:

ا -- مشهور:

وہ حدیث سے سے سرکے راوی صحابہ رضی اللہ تعالی عنہم کے بعد کسی دور میں بھی تین سے کم نہوں بلکہ ہرطبقہ میں راویوں کی تعداد تین یا تین سے زیادہ ہو۔ اگران راویوں کی تعداد روایت کے آغ از وانتہامیں یکساں رہتی ہے توائیے تنفیض کتے ہیں۔

وہ مدیث جس کے راوی ہردورمیں دوسے کم نہوں۔

مشهور تنفيض اورعزين كاتعلق متواتركي نبسبت غريب يا خبروا حدسه زياده ہوتا ہے۔اس لیکران کےمباحث سندسے تعلق رکھتے ہیں۔

٣ ـــ غريب:

السيى حديين جس كسلسلة سندمين كسى وورمين ايك بني راوى بورغريب كو" فرد بيى کہتے ہیں ۔ فردِمطلق و فردِنسبی۔

ا ـــفر مُطِلق: صحابی سے روایت کرنے والا راوی صرف ایک ہو تو اس حدیث کو فردمطلق کہتے ہیں۔

۲ \_ فردنسبی: صحابی سے روایت کرنے والے دویا کئی ہیں لیکن ان سے بعد کے طبقہ میں راوی َ مرف ایک ہے تواُسے فردنسبی کہیں گے۔

#### مُتابع:

فردٍ حدیث کے داوی کے بارسے میں گان تھاکاس کی روایت صرف ایک می داوی نے کی ہے اس کا کوئی د دسرا موافق مل جائے تو اس حدیث کو متا بع کہتے ہیں۔ منابع کی دوقسیس ہیں:

ا۔۔ متابع تام: جسمیں ایک راوی دوسرے راوی کی تائید کرر ہاہو۔

، \_متابع قاصر:

متابع ت صروهٔ ہے جوراوی کے شیخ ایشیخ کی تائید کرتا ہو۔

متابع سے ملتی حلتی ایک اصطلاح شا مدی ہے۔

ا یک حدیث کسی صحابی نے روایت کی ہیے'ایسی دوسری حدبیث کسی دوسر بے حابی سے مل جائے جس سے بیلی حدیث کی تائید ہوتی ہوتو اس کوشا ہد کہیں گے۔ متابع کی طرح شاہد کی بھی دوقسمیں ہیں:

ا \_شامِد تفظى:

جس سے تمن صدیث کی لفظاً "ما تید ہو تی ہوا سے شامد فظی کہتے ہیں۔

ېر پښامدغنوي :

جس سے کسی حدیث کے عنی و مفہوم کی تائید ہور ہی ہو۔

بعض محتذنین متابع اور شامد کومهم معنیٰ سمجھے ہیں اور ایک کو دوسرے کی جگاستعال كرتے ہيں اس يے كدان دونوں ہى سے فردنسبى بعنى حديث غريب كو تقويت و تائيد حاصل ہوتی ہے بیکن ان دونول میں نازک فرق یا یا جا تا ہے۔ شا ہدمیں متابع کی نیسبت زیادہ الموم پایا جاتا ہے۔ شامد لفظ ومعنی دونوں ہی کی تائید کرتا ہے۔ اس کے بخلاف متابع میں صرف الفاظ کی تایید مقصو دہوتی ہے۔ متابع وہ ہے جس کے راوی کی دوسراراوی تاییر کرر ما ہمواور تا ئید کرنے والا اس قابل ہو کہ اس کی روایت نسلیم کی جاسکے۔ تا ئیدکر نے <sup>والا</sup>

پیلے داوی کینیخ یاشیخ الشیخ سے ایسے الفاظ کے ساتھ روایت کرے جو پیلے داوی کے الفاظ سے طنے جلتے ہوں ۔ شاہد و ہے کہ دوسرا راوی اس کے راوی کی تائید توکر رہا ہولیکن وہ مختلف صحابی سے روایت کرتا ہو۔ اوراس کی یہ روایت لفظ ومعنیٰ دونوں میں یا صرف معنیٰ میں پیلے راوی کی روایت سیملتی حلتی ہو۔

بجواحا دبین اصل کی حیثیت رکھتی ہیں ان کی جھان بین میں محترثین حتناتشدّ دسے کام لیتے ہیں شوا ہدومتا بعات میں وہ اتنی سنحتی سے کام نہیں لیتے ۔ شوا ہدومتا بعات میں اگر کسی قدرضعف بھی موجود ہو تواسے گواراکر لیتے ہیں ۔

#### اعتتار:

اعتبارروایت کی اس جا پخ پڑتال کو کہاجا تا ہے کہ کوئی دوسرارا وی روایت کرنے میں شریک ہے یا نہیں ۔ گویا اعتبار متابعات وشوا مدیک بہنچنے کے ایک ذریعہ کی حیثیت رکھتا ہے۔

مخالفت كے لحاظ سے مدیث كى جاتسيں كى جاتى ہيں:

#### ا\_ثاذ:

وہ حدیث جس میں ثقہ راوی اپنے سے قوی تر کی مخالفت کرتا ہو۔

#### ٢-- محفوظ:

وه حدیث جس کارا وی ثقه برولیکن اس کی مخالفت ایک ایسا ثقه راوی کرتا ہو

جس سے وہ قوی ترہے۔

#### ۳\_منگر:

وه حدیث جس کاراوی ضعیف مپوا وروه ثقه یا قوی راوی کی مخالفت کرتا مہو ۔

#### سمعرو**ف:**

ایسی حربیث جس کاراوی قوی ہو۔ اس کی مخالفت ضعیف راوی نے کی ہو۔ حدیث کے سلسلہ کی بعض او مخضوص اصطلاحات حسب ذیل ہیں:

وه حدیث جسے روایت و درایت کے لحاظ سے ائمۂ حدیث نے قابلِ حجت قرار دیا ہو۔

إبسى حديث جيه روايت و درايت كے لحاظ سے ائمة حديث نے نا قابل حجت ٹھمرايا ہو۔

ایسی مقبکول حدمیث جس کی معارض کوئی د وسری حدیث په ہو۔

س**مختلف الحديث:** 

کسی مقبول حدیث کے خلاف کوئی دوسری مقبول حدیث آجائے کیکن غورو فکر کے بعد دونوں میں تطابق ہو جائے تواسے مختلف الحدیث کہیں گے۔

هـ-ناسخ ومنسوخ:

مقبول مديث كرمقابله ميس كوئى دوسرى مقبول حديث أجائے اور دونوں ميس مطابقت مکن نہ ہو توجو حدیث مقدم ہو گی وہ نسوخ قرار پائے گی اور جو مؤخر ہوگی ا سے ناسخ قرار دیں گے ببشر طیکہ دو لؤں کے راوی قوت کے لحاظ سے ایک ،ی درجے

جن دوصد بنول میں تعارض ہوا در دونوں میں تطابق نامکن ہوا ورشان نزول کے لحاظ سے ان میں سے کسی کوناسخ یا مسوخ قرار دینا بھی مکن نہ ہوتو دونوں من عمل کرنے میں نوقف کیاجائے گا۔

وه حدیث جس میں کوئی ایسامخفی لقص یا یاجا آما ہوجسے ماہرین ِ حدیث ہی بھانپ سکتے ہوں ۔ منلا کسی وہم کی بنا برم فوع کومو قوف قرار دے لیا گیا ہو یا ایک حدیث دوس<sup>ی</sup> میں داخل ہوگئی ہرجس سے گیان غالب ہوتا ہو کہ بیصدبیث صحیح نہیں ہے وینرہ ۔علّت زیادہ مّ اسسندمیں یائی جاتی ہے جو بنطا مرشروط صحت کی جامع ہوتی ہے۔اس حالت میں علت

کی پہچان راوی کے متفرد ہونے سے ہوتی ہے یااس بات سے کہ دوسراراوی اسس کی مخالفت کررہا ہے۔

٨-٨وفوع:

وه حدیث جومن گھڑت ہو،جس کے سلسلة سندمیں ایساشخص موجود ہوجو حدثیں گھڑکر

بیان کرتا ہو۔

۹\_متروک بر

جس مدیث کیسی جھو طیشخص نے روایت کی ہو۔

١- مدررة:

اس کی دوقسیس بین:

۱ – مدرَج الاسناد :جس ي سندمي تغيروتبدل كرديا گيا ، بور

۱- مدرج المنتن: من (حدیث کی اص عبارت) میں صحابی یا تا بعی کا قول ملادیا گیا ہوتواہ دخت بیان کرنے کے لیے ملایا گیا ہویا کسی معنیٰ کی توشیح کے لیے یا مطلق کی تقیید کی غرض سے درج کیا گیا ہووہ حدیث مدرج ہوگی ۔

اا ــ مُقاوب:

وہ صدیت جس راوی مقدم وموّنر ہوگئے ہوں یا حدیث کے الفاظ مقدم وموّنر ہوئے ہول مینی اسنا دیا تن میں اُلٹ پھیر ہوا ہو۔

١١ مُضطرب:

حدیث کے سلسلۃ اسناد میں راولوں کا اختلاف پایاجا تا ہو۔ یہ اختلاف تقدیم و تاخیر کے سبب بھی ہوسکتا ہے مثلاً ایک راوی کی جگہ دوسرار اوی ہویا سلسلۃ اسناد کے رادلوں کے اسمار میں تصحیف، اختصاریا حذف ہویا حدیث کے تن میں بھی تقدیم و تاخیر ہو لیفی ایک متن کی جگہ دوسرا تمن ہو۔ اسی طرح کی دوسری چیزیں بھی دجہ اضطراب ہوسکتی ہیں اوران کے درمیان توافق مکن ہوتو حدیث مقبول ہے ورنہ اس کے بارسیس توقف اختیار کیا جائے گا۔

٣ ـ مُصَحَفْ يا مُحُرَّفْ:

راولوں کے نام میں جن کی صورت خط میں یکسانیت پائی جاتی ہوتنی کردیا گیا ہوتیے فسند
کے علاوہ تن میں بھی واقع ہوسکتی ہے بیبض لوگ علماء کے بجائے کتا بول سے علم حاصل کرتے تھے ۔
تھے اس لیے ان کی نقل کی ہوئی روا یتوں میں بعض اوقات الفاظ بدل جا یا کرتے تھے ۔
متا خرین صحّف ومح رَف کو مترادف نہ ہجے کران میں تصورا فرق کرتے ہیں۔ اگر صرف نفطوں یا چند
ایک حروف کا فرق ہوگیا ہو مگر ظاہری صورت میں کوئی فرق نہ آیا ہوتوا سے صحّف کہتے ہیں۔
اور اگر شکل ہی تبدیل ہوگئی ہوتوا مسے محرّف کہتے ہیں۔

۱۳ منتهم:

وہ حدیث حس کے راوی کا نام بیان نہ کیا گیا ہو۔

١٥-مستور:

وہ حدیث جوکسی ایسے راوی سے مروی ہوجس کا حافظ خراب ہوگیا ہواور یہ پتہ نہ چلے کہ بیر حدیث کس زمانے کی ہے۔اس زمانے کی جبکہ اس کا حافظ صیح تصابا اس وقت جبکہ اس کا حافظ خراب ہوگیا تھا۔

١٧- مُخْمَلُطُ:

جس کے راوی کو مجول یا غلطی کامرض لاحق ہوگیا ہو۔

المسلك:

وہ حدیث جس کی سند شمل ہو' اوروہ تدلیس سے پاک ہو (تدلیس کا ذکر آگے آرہا ہم)
اوراس کی روایت میں ایک خاص عبارت یا فعل کی تکرار ہوتی ہو۔ راوی اوپر کے را وی
سے اس فعل یا عبارت کونقل کرتما ہو یہاں تک کہ یہ سلسلہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کک
پہنچ جائے۔

۔ حدیث مسلسل کی تولیف ان لفظوں میں بھی کی گئے ہے جس کے راوی کسی صفت یا حالت پاکیفیت کے بیان کرنے میں یک زبان ہوں۔

اخبار واحوال كى نقل وروايت ميس اس قسم كاتسلسل بهت نادراور دشوار بوتاب

یمی وجه ہے کہ اکثرا حادیث کامتن اگرچہ میچے ہوتا ہے محر تسلسل کے طریقہ سے روایت کی جاتی ہیں تو پیران کی صحت میں شبہ بیدا ہو جاتا ہے۔ اس سلسلہ میں ان کے شواہر کی روشنی میں ان برغور کرنا چاہیے۔ اور سندونلن کی تحقیق و تلامن برمحنت صرف کرنی چاہیے کیونکہ كسى مديث كغلطى سے ياك بونے كالخصاراس كىسندومن كى تحقيق و تلاش برسوتات ۱۸-فارنس :

راوی جس سے روایت کرے اس سے اس کی ملاقات ہو مگرروایت اس نے اس سے براہ راست سنی نہ ہومکر الفاظ ایسے استعال کرے حس سے بینحیال ہوتا ہوکہ اس نے اً سے براہ رأست شنی ہے۔ راوی کے ایسے الفاظ استعال کرنے کوحس سے یہ گمان ہواکاٹس فيراه راست روايت كى جے حالانكه اس فيروايت برا و راست لى نهيں جے، تدليس كيت ہیں اور تدلیس کرنے والے کو گرتسِ کہا جا تا ہے۔

حررتس کی روایت قبول کی جائے یا نة قبول کی جائے،اس میں اختلاف سے فِقهارو حرات نی ایک جاعت کی رائے میں تدلیس عیب سے جس کسی کے بار سے میں یہ حاوم ہو کہ وہ تدلیس كرتاب اس كى حديث قبول مذكى جائے ليكن جمبور كے نزديك اليسے شخص كى تايد مقبول ہے جس کے بارسے میں میعلوم ہوکہ وہ نقابت ہی کی تدلیس کر تاہے جیسے ابن ٹیکٹنہ۔استخص کی تدليس تقبول نهي جوضيف اورغيرضيف، ثقه اورغير ثقه سب كي تدليس كرتا ب جب نك وه سُمِعْتْ یا حَدَّثَنا یا اَ خُبَرَ نَا جیسے الفا لھے ذرایعہ سماع کی صراحت مذکرے، اس کی روایت قبول نہ کی جائے گی۔

تدلیس کے مختف اسباب تھے کھی توکسی فاسد غرض کے تحت آدمی تدلیس کر ناہے کھی را وی تدلیس سیاسی اسباب کی بنا پرکرتا ہے بعض محض مداق کے طور پر تدلیس کرتے تھے۔ بعض اكابرنة تدليس اس وجه سير بهي كي كه انهيس حديث كي صحت بريورايقين واعتماد حاصل تعيا حدیث مرتس کی دوقسیس ہیں:

ا ـــ مدنس الاسـنـاد :

یہ وہ حدیث سے جسے راوی ایسے تخص سے روایت کر سے جواس کا ہم عصر سواوراس

سے ملاقات میں کرچکا ہو گراس سے سماع نابت نہو۔ یا ایسے ہم عشرخص سے روایت کر رے جس سے اس کی ملاقات نہ ہو مگر تا تریہ دے کہ وہ اپنے معا صرسے شن کر روایات کر رہا ہے ۔ جس سے اس کی ملاقات نہ ہو مگر تا تریہ دے کہ وہ اپنے معا صرحت شن کر روایات کر رہا ہے ۔ یہ تدلیس کی برترین قسم مجمی جاتی ہے ۔ کو فرمد سین کا مرکز تھا۔ با غندی اقلین خص تھا جس نے تدلیس کو رواج دیا۔ تدلیس کو رواج دیا۔

٢ ــ تدليس الشيوخ:

اس کی صورت یہ ہے کہ را وی بڑھا چردھاکرا پینے سٹیخ کے القاب بیان کرے یا کنیت کے بغیراس کا نام ہے اور مقصد یہ ہوکہ اس کی پہچان نہ ہو سکے۔ ابن الصلاح کے خیال میں خطیب بغدادی کی تصانیف میں تدلیس کی یہ دوسری قسم ملتی ہے۔ بعض علمانے تدلیس کو دیگر انواع میں بھی تقسیم کیا ہے:

ا\_\_ تركيس العطف:

اوی کیے کرَحَدَ نَناَ فُلاَ نُ وُفلاَ نُ عالانکهاس نے دوسر سِنْحض سے سُنانہ ہو۔

۲ ــ تدلیس السکوت:

را وی کی شیعت یا حَدَّ ثَناً یا حَدَّ نَنَیْ اس کے بعد تھوڈی دیرسکوت اختیا رکر ہے پھر کیے فُلاً نُ اس سے سننے والایہ تا تر ہے گا کہ اس نے فلال سے سُنا ہے حالا نکہ یہ درست نہ ہو۔ •• لیسہ قد

٢ - نديس نسويه:

کسی راوی کے شیخ کے نام کاس لیے ذکر نہ کیا جائے کہ وہ ضعیف یا صغیر انسن ہے۔ اس کے بجائے ظاہر یہ کیا جائے کرحدیث نقات سے مروی ہے تاکہ اسے سیجے اور مقبول قرار دیا جائے۔ یہ تدلیس کی بدترین قسم ہے۔

سير تركيس البلاد:

اس کی مثال یہ ہے جیسے ایک مصری کیے کر مَدَّ رَبِّی ُ قُلاَن ٔ بِالْائْدُ لَس المجھے اندلس کے فلاں منعین مثال یہ ہے جیسے ایک مصری کیے کر مَدَّ رَبِی ُ قُلاَن بِالْائْدُ لَس اللّٰ مِحے اندلس کے فلاں نے حدیث مثانی اور رقہ سے دریا تے دجلہ کے کنارے کا ایک بناغ مراد ہے۔ اس سے سامع کے ذہن میں یہ خیال بیدا ہوتا ہے کہ داوی طلب حدیث

میں کافی سیاحت کرچکاہے۔ یہ ایک طرح کا دجل و فریب ہے ۔ اسے ابن حجرنے تدلیس البلاد سے تبیہ کیا ہے جو تدلیس کشیخ سے ملتی جلتی اصطلاح ہے۔

ا ـ مُرْسَلِ حَقَّى:

میر کرس اور مرسل خفی میں بہت باریک سا فرق ہے۔ تدلیس میں تورا وی کی اپنے مروی سے ملاقات ہوئی ہوگی ہے۔ سے ملاقات ہوئی کی اپنے مروی ہے۔ سے ملاقات ہوئی مرسل خفی میں صاحب ارسال گوا پینے مروی عنہ کا ہم عصر ہوتا ہے۔ مگراس سے اس کی ملاقات نا بت نہیں ہوتی ۔

۲۰\_مُوْرِثْن:

وہ حدیث جس کی سند میں حَدَّنَا فُلاَنُ اَنَّ فُلاَ نَا کے الفاظ ہوں۔ امام مالک الیں روایات کو مُعَنَعُن کی طرح خیال کرتے ہیں۔ یعنی دونوں طرح کی روایتوں کو مساوی قرار دیتے ہیں۔ الآیہ کسی دگر معنعن کا ذکر آگے آر ہا ہے۔ امام برق بجی السی روایات کو منقطع سمجھتے ہیں۔ الآیہ کسی دگر مسلسلہ سند سے سماع کا بنوت فراہم ہوجائے۔ سبح تی بات یہ ہے کہ راوی جو بھی مختلف الفاظ اس سلسلہ میں استعمال کرتے ہیں علمائے دسا نیات ان کوسماع پر محمول کریں گے۔ عرف وعادت کے بین استعمال کرتے ہیں علمائے دہاں ان میں فرق وا تنیاز پایا جاتا ہے۔ کہ مؤتر ہے۔

٢١ ــ روايت مِعنعن :

معنعن اس روایت کو کینے ہیں جس میں ایک راوی اوپر کے راوی سے بتلفظ "عن" روایت کرتا ہے۔ بعنی وہ کہتا ہے کہ بیر روایت مجھ تک فلان خص سے پہنچی ۔ اس سے یہ بات صاف نہیں ہوتی کہ اس نے بیر حدیث خود شنی ہے یا درمیان میں کوئی اور بھی ہے جس کوا س نے حذف کر دیا۔ اسی یے منعن میں تدلیس یا ارسال کا مشبہ ہوتا ہے لیکن اس سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ نفظ عَنْ یا قال کا استعمال اکثر اہل فن کے یہال مطلق اجازت وا تصال کے لیے ہوتا رہا ہے۔ مگر ساع سے اس کا مرتبہ بہر حال فروتر ہے۔

ائمۂ حدیث نے بعض اصطلاحات اپنے لیے مخصوص کی ہیں۔ مثلاً امام ترمذی روا تیوں میں بالعموم اس کی صراحت کرتے ہیں کہ یہ حدیث حسن سمجے ہے ،غریب حسن ہے جسن غریب سمجے ہے کوئی روایت حسن لذاتہ اور صحیح لغیرہ ہوسکتی ہے اس طرح اس کاحسن صحیح ہونا سمجے میں آتا ہے۔ اسی طرح غرابت اورصحت کا اجتماع بھی ممکن ہے لیکن جسن اورغرابت کے اجتماع میں اشکال پیدا 'پو تاہیے کیو نکہ جب امام تر ندی نے حسن میں تعد دِگِر ق کا اعتبار کیا ہے توحسن اورغرابت کا اجتماع کیسے ممکن ہے۔

کیسے ممکن ہے۔
محترثین نے اس اشکال کے سلسطیں کہا ہے کہ حسن میں تعدّدِ طرق کا اعتبار علی الاطلاق محترثین نے اس اشکال کے سلسطیں کہا ہے کہ حسن میں تعدّدِ کا اعتبار کیا ہے۔ جہال حسن اور غابت کے اجتماع کا ذکر ہو وہاں صاف ظاہر ہے کہ حسن کی دوسری قسم مراد ہے کچھ لوگ یہ جبی کہتے ہیں کہ حسن غریب سے مرادیہ ہے کہ حدیث جن سندوں سے منقول ہے ان میں ایک سند کے لحاظ میں ایک سند کے لحاظ سے اسے حَسن کہا جا ساکتا ہے اور دوسری سند کے اعتبار سے اُسے غریب کہیں گے۔
اس کے علاوہ کچھ دیگرا صطلاحات ہو علما میں مشہور ہیں۔ وہ یہ ہیں:
اس کے علاوہ کچھ دیگرا صطلاحات ہو علما میں مشہور ہیں۔ وہ یہ ہیں:
اس مشہور میں : ہومشہور کے درجہ میں ہواور باعتبار سند صحیح ہو۔
اس مشہور ضعیف : جومشہور کے درجہ میں ہواور باعتبار سند ضعیف ہو۔
سے مشہور میا طب ل : جومشہور کے درجہ میں ہو مگر با علی اور بے اصل ہو۔
سے مشہور ریا طب ل : جومشہور تو ہو مگر با طل اور بے اصل ہو۔

## مربث کے القاب عامہ

حدیث مقبول کو مندر جرذیل القاب سے بھی یا دکیا جاتا ہے: ا — جربیر: وه حدیث جوحس لذاتہ سے بلند تر درجہ کی ہو مگر اس کا تحییج درجہ کا ہونا مشتبہ ہو جید کا مقام و مرتبہ تیجے سے کم ترہوتا ہے ۔ ا سے **قبو کی:** قوی کی اصطلاح کاحال وہی ہے جو جینہ کا ہے۔

٣ - مَحْكُورُ ؛ امام يوطى نے جودت (عمد گى) اور قوت ميں انمياز قائم نہيں كيا ہے۔ اس يے قوى اور مجة دميں درجہ كے لحاظ سے كوئى فرق نہيں يا يا جاتا - يەسب مقبول احاديث كے اوضا ہيں۔ ہ فہا بیت ؛ ثبوت و قوت کے درمیان میں بھی کوئی فرق نہیں ہے اس لیے قوی ادر ثابت مدشیں بھی ہوئی ہوں ۔ مدشیں بھی مقبول ہیں نواہ و جسک ہوں یا درجہ صحح کوئینچی ہوئی ہوں ۔ مسیق محتوی ہوئی ہوں ۔ مصل کے : حدیث صحیح کو صالح کہنے کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ و صالح احتجاج ہے۔ الوداؤد کے بار سے میں محدثین کہتے ہیں کہ اس کی روایات صالح ہیں کیو بحد ان میں صحیح وسکن ہوتسم کی روایات صالح ہیں کیو بحد ان میں صحیح وسکن ہوتسم کی روایات صالح ہیں کیو بحد ان میں صحیح وسکن ہوتسم کی روایات صالح ہیں کو بیں موجود ہیں ۔

بعض او قات صالح کااطلاق ایسی ضعیف حدیث بربھی کردیاجا تا ہے جو کسی درجہ میں

قابل قبول ہوتی ہے

۱ -- مستخسس : مستحسن (پسندیده) وه حدیث ہے جس میں صحیح وحسن دونول کا احمال ہو۔ حسَن جو دت (عمد گی) کو کہتے ہیں۔ اور استحسان (پسندید گی) کے معنیٰ ہیں۔ استجادہ یعنی کسی چیز کی عمد گی اور خوبصورتی کی طلب و تلاسش ۔

ے \_ محفوط : جب ایک میح یاحسن صدیث کے خلاف کوئی میچ یاحسن صدیث موجود ہو تو دونوں میں سے جسے ترجیح صاصل ہوگی آئے معفوظ اور مرجوع کوشا ذکہیں گے۔ ایک راوی کا دوسر سے سے ثفۃ تر ہونا ترجیح کی ایک واضح بنیا د ہے۔

۸ معروف : ایک ضعیف حدیث جب دو سری ضعیف حدیث کے خلاف پڑتی ہے ۔
 تو اس صورت میں راج کومعروف اور مرجوح کومنکر کہتے ہیں ۔

# علوم صربيث كانعارف

علم حدیث فی تکمیل و ترتیب اور حفاظت کے لیے محدثین نے بہت سے علوم ایجاد کیے ہیں۔ ان میں سے چند کا ذکر میہاں کیا جا تاہے: اسے الرجال: اسے الرجال:

اس میں راویوں کے حالات سے بحث کی جاتی ہے۔ یہ کو یاروا قر حدیث کی سوانج حیات

ا وران کا تذکرہ ہے۔اسمارالرجال کے ذریعہ بیمعلوم ہوتا ہے کہ کون ساراوی کس درجیکا ہے اورکسی روایت میں اس برکس حد تک بھروسد کیا جا سکتا ہے۔

٠-عامُ الروايت:

اس میل روایت ِ حدیث اورضِط ِ حدیث پر بحث کی جاتی ہے۔

٣-علمُ الدراسي:

اس میں حدیث کے متن ۱ اصل عبارت) کی چھان بین اور اس کے پر کھنے کے اصول و ضوابط بیان کیے جاتے میں ۔ راوی کے حالات اور اس کی حیثیت کا علم بھی علم الدرایت میں نزوں ۔ ۔ ۔

س مندوین الحدیث:

اس میں احادیث کے جمع کرنے کے سلسلے میں بحث ہوتی ہے۔

ه-النّاسخ والمنسوخ:

اس میں اس پر بجث ہوئی ہے کہ کون سی حدیث ناسخ اور کون سی منسوخ ہے اور لیے منسوخ قرار دینے کے کیا وجوہ واسباب ہیں۔ اگر کسی حدیث کے مقا بلد میں کوئی دوسری حدیث معارض ہوا ور دونول کا مرتبہ یکسال ہوتو اس صورت میں اگر دونول میں تطبیق و جمع مکن ہوتو اسے مختلف الحدیث کہیں گے۔ اورا گر تطبیق وجمع مکن نہ ہوتو جس حدیث کا تاثیر ثابت ہوگا اسے ناسخ اور دوسری کونسوخ کہیں گے۔

١-علم التزول:

اس میل اماً دیث کے شان نزول کے بار سے میں بحث کی جاتی ہے کہ کون سی مدیث کس موقع پر ارشاد فراتی ہے ۔ مدیث کس موقع کی ہے۔ نبی صلّی اللّٰم علیہ وسلّم نے کون سی بات کس موقع پر ارشاد فراتی ہے ۔۔علم النّظ فی اللّ سے اد:

راس مکیں مدیث مے سلسلہ اسنا دیر بحث کی جاتی ہے۔

^\_ كيفيت الروايت:

اس میں اس کا تذکرہ کرتے ہیں کراوی نے حدیث کس طرح روایت کی ہے اورا س

کے درجات کیا ہیں۔

#### ٩- الفاظالىرىث:

محتر نین کیا صطلاحات کیامیں جاورجن الفاظ میں حدیث منقول ہوتی ہے وہ الفاظ حضور صلی اللہ علیہ وسکتے ہیں یا نہیں ج حضور صلی اللہ علیہ وسلے کے ہو سکتے ہیں یا نہیں ج

#### ١- طبقات الحديث:

اس میں اس پر بحث ہوتی ہے کہ کون سی صدیث کس درجے کی ہے ؟ اور اس کے راوی کس درجے سے تعلق رکھتے ہیں۔

#### الـفريث الحديث:

غیر مانوس الفاظ اگر حدیث میں کہیں آئے ہیں توان کا کیا مطلب ہے اور حدیث میں وہ کس مقصد کے پیش نظرآئے ہیں۔ محاورات کی روسے ان کا کیا مطلب ہوتا ہے ؟ لسانی انحطاط کے سبب احادیث کے سمجھنے میں دشواری پیش نہو، اس غرض سے علم غریب الحدیث و جو دمیں

### السَّالَ الْمُرْحُ والتَّعْدِيلِ:

اس میں کاولوں کے تابلِ اعتمادیا ہے اعتبار ہونے کے وجوہ واسباب پر بجث کی جاتی ہے۔ ۱۳۔ طرق اللحادیی :

بعض حرشیں کئی سلسلۃ اسنادسے مروی ہیں اور ضمون کے لحاظ سے اُن کے مکر شے کتب حدیث کے مختلف بالوں میں نقل کتے جاتے ہیں۔ طرق الاحادیث میں اس کی تفصیلات بیان کی جاتی ہیں۔ کی جاتی ہیں۔

#### ۱۰-الموضوعات:

موضوع اور ش گھرٹ حدیثوں کو پیچانے کا کیا طریقہ ہے ؟ اس علم میں اس پر بجث کی مان ہے۔ مراعلی حدید سرمی :

یہ نہایت شکل علم ہے۔ اس میں اس کی تفصیلات ہوتی ہیں کیسی صدیث کے را وی

مب پیداہوتے ؟ ان کا انتقال کہاں ہوا ؟ پیدائش سے دروفات تک کیا حالات رہے؟ کہاں سکونت اختیار کی ؟ ان کے نام، القاب، کنیت، کیا تھی ؟ ان کا حفظ وضط کس درجہ کا تھا ؟ فہم ومعرفت انہیں کس درجہ کی حاصل رہی ہے۔

#### ١١- تضعيف الاسمار:

اس میں ہم شکل اور باہم ملتے جلتے ناموں کی وضاحت اور تشریح کی جاتی ہے تاکہ ان میں امتیاز موسکے اور نام کی مشاہبت کے سبب راوی کو سمجھنے میں کسی قسم کا دھوکہ نہ ہو۔

#### ٤ متشابر:

کبھی ایساً ہوتا ہے کہ راولوں کے نام اور تلقظ میں یکسانیت پائی جاتی ہے لیکن ان کے آبار کے نام خطمیں یکسانیت پائی جاتی ہوئے ہیں یا اس کے برعکس آبار کے نام خطمیں کیساں ہونے کے باوجود تلفظ میں مختلف ہوئے ہیں یا اس کے برعکس راولوں کے نام ایک ہوں اسے متشا بر کہتے ہیں۔ اس موضوع برخطیب بغدادی کی ایک کتاب ہے۔

اس سلسلہ میں محدثین نے نہایت باریک اور نازک فرق کی تحقیق کی ہے اورالتباس و استتباہ کے سرچھ<u>و ٹر رائ</u>ے امکان کوختم کرنے کی کوششش کی ہے ۔ بھیراہ میں میں میں و

#### ١٨ مُوتَلِفُ وَمُخْتَلِفُ:

اس میں ان راویوں میں تمیز و فرق کرتے ہیں جن کے نام خطمیں یکسال ہول لیکن المقط میں مختلف ہول اس فن پرکئ ایک کتا بیں تصنیف کی گئ ہیں جن میں سب سے جا مع اور مفید تصنیف '' تتب حسر را لمن تب ہے۔ اور مفید تصنیف '' تتب حسر را لمن تب ہے۔

#### ١٩ ـــ منعق ومتفرق:

متعددراویوں کے نام کنیت اورنسب ایک بول توان میں فرق کرنے کے یے تعصیل کے کے ساتھ بتایا جا تاہے کہ اس نام کنیت اورنسب کے کتے داوی میں کمن طبقوں میں ہیں اور ہرایک نے کس کس سے روایت کی ہے۔ اصطلاح میں اسٹے تفق ومتفرق کہتے میں خطیب ِ بغدادی کی اس پرایک متقل تعنیف ہے۔

٢. عِلْمُ الوَصِرَانِ:

اس کمیں ان راویوں کا تذکرہ کیا جاتا ہے جن کی مرویات نہایت قلیل ہیں۔

٢٠ــ روايت الآباء عن ألأبناء:

اس میں باب کے بیٹول سے روایت کرنے کے سلسلمیں بحث کی جاتی ہے۔

٢٠\_ روايثُ ألصحابين الثابعين:

اس میں صحابہ کے تابعین سے روایت کرنے کے سلسلے میں بحث کی جاتی ہے اور اس

کے وجوہ واسباب بریمی روشنی ڈالی جاتی ہے۔

٢٢\_عامُ الْجُعَ والتَّفْرُلَق:

اِس مل مجبول را ویوک محے حالات کی تحقیق کی جاتی ہے۔

٣٠ مُعرفتُ الحديث:

اس میں علوم حدیث کی حقیقت پر روشنی دالی جاتی ہے۔

٢٥ مخاف الخديث:

اس میں ان احادیث سے بحث کی جاتی ہے جن میں بطا ہر تناقض پایا جاتا ہے۔ آس علم کے دریعہ السی احادیث کے مابین جمع و تطبیق کی کوشش کی جاتی ہے جمع قطبیق کا لم قیم یہ ہے کہ مطلق احادیث کو مقید اور عام کی تخصیص کی جائے یا ان کو واقعہ کے تعدد برجمول کیا جائے۔ اس علم کو تطبیق الحدیث ، بھی کہتے ہیں۔

٢٠\_علم الأسطبياب:

اس میل مدیث کے اسباب بیان کیے جاتے ہیں ۔

٢٠ - طبقات المرتسين:

کنس کے معنیٰ ہیں خرید و فرخت میں عیب کو چھپانا۔ نور وظلمت کے اختلاط کو بھی لغت میں دلس کہتے ہیں۔ روایت مدلس کا راوی چو نکدایسے الفاظ استعمال کرتا ہے کہ حس سے یہ وہم ہوتا ہے کہ وہ جس سے روایت کررہا ہے اس سے اس نے براہ راست مشناہے ، حالانکہ روایت براہ راست اس کی شنی ہوئی نہیں ہوتی ، محدّثین نے صرف واضعینِ حدیث اور کم : ور

قسم کے راولوں کا ہی پتہ نہیں انگایا ہے بلکہ انہوں نے اپنی غیر محولی کاوش سے مدنسین پر
کتا بیں کھی ہیں ۔ ابن حجر کی بھی اس پر ایک کتاب ہے جس میں ۱۵۲ مدنسین کا تذکرہ ہے
جن کو انہوں نے پانچ طبقات میں تقسیم کیا ہے ۔ پہلے طبقہ میں گل ۱۳ سا' اشخاص ہیں ۔ دوسرے
طبقے میں بھی ۳۳ ، تیسر سے میں ۰۵ ، چوتھے میں ۱۱ ، اور پانچویں طبقہ میں ۲۸ اشخاص ہیں۔
۲۸ ۔ معرف المسلسل:

اس میں ان احادیث کا ذکر ہوتا ہے جن کے رجال اسناد میں صفت یا حالت وغیرہ کے لیا تا استاد میں صفت یا حالت وغیرہ کے لیا تھا تھے ہے کہ ایک مثال یہ ہے کہ حدیث کے لیا تھا ہے ہے کہ حدیث کی روایت '' سَمِعُتُ فُلاً نا سے کرتے ہوں یا اسی طرح وہ سب کے سب حَدَّ ثَنَا یَا أَخْرَنَا سے کرتے ہوں ۔ سب حَدَّ ثَنَا یَا أَخْرَنَا سے کرتے ہوں ۔

٢٩\_معرفت الأسماء والكنى: ﴿

اس میں راویوں کے نام اور ان کی کنیت زیر بجث آئی ہے۔

٣-معرفت تواريخ الرواة في الوفيات وغيرماً:

اس میں راویوں کی جائے بیدائش اور تاریخ وفات وغیرہ سے سلسلہ میں گفتگو جاتی ہے ۔

٣-معزفت الثقات والضعفاء من الرواة:

اس میں ثقہ اورغیر ثقہ یا ضعیف راولوں کا ذکر ہوتا ہے۔علم حدیث کا یہ موضوع نبیاد اہمیت کا حامل ہے۔

٣٢\_معرفت طبقات الرواة والعلماء:

حدیث کاکون سارا وی کس طبقہ سے تعلق رکھتا ہے، اُس کا تعلق طبقہ صحابہ سے یا تا بعین کے طبقہ سے اس کا تعلق ہے یاکسی دوسر سے طبقہ سے راس میں اسی سئلہ پر نور وخوض ہوتا ہے ۔

٣٣\_معرفت الموالي ن الرواة والعلماء:

اس مئي راوي كے نماندان اور قبيلہ سے تعلق مباحث زيرغور آتے ہيں۔

اس میں ان مبہم ناموں پرغور کیا جا نا ہے جو صدیث میں آتے ہوں۔ سے اطراف الی ربیث:

اس سيروايات كم آخذاوررُواة معلوم كيه جاتي بير -التوقيق وبين الاحاديث بالطبيق حديث: استعلم مختلف الحديث يا تلفيق حديث بي كتبة بين - اس كامقصدان روايات كي كى صحح توجيه بيے جن ميں بظا ہرنعارض اور تناقض نظرات ماہے۔

## افروروایت اساتذہ سےافذمریث کے طریقے

#### ا\_سِماع:

شاگرداستاد کی خدمت میں حاضم موکر حدیث ٹنے۔ یہ عہد سلف سے اخذ حدیث کا طراحتہ رہا ہے۔ پہطر نیتہ اعلیٰ وارفع سمھا گیا ہے۔ آخبرُ نَا ، حَدَّثَنَا اور سَمِعْتُ کے اصطلاحی الفاظ اگر ملاقید و مشرط بولے جاتیں توان سے مراد سماع ہوتا ہے۔

#### ا\_قرآت:

شاگرداپین حافظ یا کتاب سے پڑھ کرشنائے۔اس کو عرض ۱ پیش کرنا) بھی کہتے ہیں۔ جو مدیث ساع یا قرآت کے بعد بیان کی جائے اس میں اجازت کی ضرورت نہیں ہوتی ۔ سے ایجا رُق :

استاد شاگرد کواس بات کی اجازت دے کہ وہ اس کی مسموعات دسنی ہوتی روایات ) یا مؤتفات (جمع کردہ کتب) کوروایت کرہے۔ اگر حیہ ٹیسموعات نہ شاگر د نے استاد سیے نی ہول اور نہ انہیں استاد کوسنائی ہوں۔

#### ٣\_مناوله:

استاد آپینے شاگرد کو کوئی کتاب یا تھی ہوئی صدیث دے کر کھے کہ اس کومیری طرف

#### روایت کروبه ه مسیم کا تبیر:

استاد تو دلکھ کریاکسی سے اپنی مرویات لکھواکر ماضریاغیر موجود شاگر دکودے یا اس کے پاس بھجوا دے اکابر محدثین نے مکانبہ کو کافی سمھا ہے۔ اس کے ساتھ اجازت کی شرفتہیں سکائی۔ امام بخاری نے کتاب الایمان والنَّذُ ورمیں روایت کی ہے کہ انہول نے محد بن بشار کو حدیثیں لکھ کر بھجیں اور ان کی حدیثیں روایت کیں۔

٤- إغلام:

استادشٰ گرد کو حرف به بتا دیے کہ فلاں کتاب یا حدیث میری مردیات یا مسموعات میں سے ہے مگر حراحة گروایت کی اجازت نہ دے۔ محدّثین نے ان خرصدیث کی اس صورت کوجائز قرار دیا ہے۔

#### ،\_وصيت:

استا ددوران سفر پایسترمرگ پرصراحت کے ساتھ یہ کہے کہ فلال کو فلال کتاب کے روات کرنے کی اجازت دیتا ہول ۔ اس سلسلہ میں بہمعلوم ہونا خروری ہے کہ کتاب ایک ہے یا متعدد، ایک حدیث ہے یاکئ ایک - نیزیہ کہ روایات مسموع ہیں یامرویات ہیں ۔ وصیت کرنے والے کے تبعیرو بیان کا لحاظ رکھنا خروری ہے ۔

#### ۸\_وچاده:

سماع ، اجازة او رمنا ول كے بغيرسى كتاب يا صحيفہ سے علم حاصل كيا جائے عبداللہ اسماع ، اجازة او رمنا ول كے بغيرسى كتاب يا صحيفہ سے علم حاصل كيا جائے عبداللہ ابن احمد بن جنس اكثر او قات كہتے كہ ميں نے اپنے والدى تحريث كى كتب صحيحہ سے جوروايات ہم نقل كرتے ہيں وہ وجادہ كى قسم ميں سے ہے ۔ اسم جمع كتب حديث كى طرف مراجعت نہايت آسا ہے ۔ حافظ عادالدين بن كثير (المتوفى علك بھى نے وجادہ كے واجب العمل ہونے پراس صحيح حد سے استدلال كيا ہے جس ميں ہے كہ نبى تى اللہ عليہ وسلم نے فرما ياكہ "ايان كے اعتبار سے ہميں اور معلوق زيادہ مجبوب ہے ، " صحابی نے كہا : "فرشتے ؟ قرما ياكہ "ايان كے اعتبار سے ہميں اور خداك معلوق زيادہ مجبوب ہے ، " صحابی نے كہا : "فرشتے جب فداك

حضور میں رہتے ہیں تو وہ کیونکرایان ندلائیں ؟ "صحابی نے عرض کیا:" انبیارسبسے زیادہ محبوب ہیں " فرمایا : " انبیار کیونکرایان ندلائیں جب کدان پر وحی نازل ہوتی ہے ؟ "صحابر نے عرض کیا:" ہم سب سے زیادہ محبوب ہیں " فرمایا:" تم کیونکرایان ندلاؤ کے جبکہ میں تمہا ہے در میان میں موجود ہوں " صحابی نے عرض کیا: " یارسول اللہ ابھر کون محبوب ہے ؟ " آپ نے فرمایا "وہ ایک قوم ہے جو تمہارے بعد آئے گی ، وہ کچھ کتا ہیں اور صحیفے بائے گی اور ان پر ایکان لائے گی "

### روایت کے طریقے

1-1612:

استادجب شاگرد کوحدیث مشناتا ہے تواصطلاحًا اسے"ا دار' کہتے ہیں۔

ا \_ مُؤرِّةِ ئُ :

وه شخص بوشا گرد کو حدیث شنائے بعنی شیخ یا استاد۔

۳-سىچل:

جواب تاد سے صدیث افذکر تاہے۔

بوشخص اخذِ حدیث کے آتھوں طریقیوں میں سے سی طریقے سے حدیثیں اخذ کرسکتا ہے اس کے لیے یہ بھی ضروری ہے کہ وہ ان ہی طریقوں میں سے سی طریقے کے مطابق ان کو دور قرل تک پہنچا نے۔

روابيث بالمعنى

تشر بعت میں تبعض الفا خدا و رفقروں کو بحال رکھنا اور ان کو اسی طرح اور اکرنا ضروری سے جس طرح ان کی تعلیم دی گئی ہے، جیسے اذان کے کلمات، بجیر اور نشہ تدو غیرہ لیکن بھی للسر علیہ وسلم کے عام ارشا دات میں روایت بالمعنی جائز ہے ۔ بعنی بات تو وہی بیان کی جائے جو آب نے جو آب نے میں استعال آب نے دوائی ہے سیکن چھیک انہیں تفظول کی با بندی ضروری نہیں ہے ۔ جو آپ نے استعال فرائے ۔ جنا پنچہ حضرت واثلاث سے حضرت امام کھول وغیرہ نے اس بارسے میں دریا فت کسیا تو

انہوں نے یہی فرمایا: حسب عدا داحد ثنا کے بالحدیث علی المعدی یعنی روایت بالمعنی کو حدیث بینی روایت بالمعنی کو حدیث بین کافی سمجبور یہی بات امام وکیع ،حاد بن سلمه اورسفیان توری وغیره نے کھی کہی ہے دفع المغیث مشکل، جامع الاصول لابن ایٹرا بحزری صلامی المسن بصری نے بھی اس کی تائید کی ہے د طبقات ابن سعدج ۵-۹)

عبدالله بن سورة الوالدردارة انس فغيره مى روايت بالمعنى كرتے تھے اور غايت احتيا طرح سبب اَوْكِما قَالَ اونخوائد اكم دياكرتے تھے۔ (مقدمد ابن الصلاح صف ا) امام شافعى ابودا قد امام بخارى وغير روايت بالمعنى كوجا ترسجھتے تھے۔ امام ترفدى نے لكھاہے : هدا اوسع عند الحسل العداد الديت غير المصلي ۔

مدین کی صحت کا انحصار اصلاً ثقابهت رواة اور صحت رجال پر ہے تو اہ یہ وسا کط کیر ہوں یا قلیل ۔ چنا پنج عبداللہ بن مبارک نے کہا ہے: لیس جود ہ الحدیث قریب الا سنا د جَودة الحدیث صحنة الرجال (فتح المغیث صلاح ) کثیر الوسا کہ طوریث کے مقابلہ میں قلیل الوسا کہ طوریث کی اہمیت اس لیے سلیم کی جاتی ہے کہ بن قدر درجال مدیث کی سندمیں، ریا دہ ہول گے اسی قدر دوسا کہ ہول گے اتنا ہی زیا دہ خطا و خلل کا امرکان کم پایا جائے گا۔ اسی سے امام شافعی اور امام احدین صنبل کی مندات میں ٹلا ثیات کی بڑی اہمیت ہے۔ امام شافعی اور امام احدین صنبل کی مندات میں ٹلا ثیات کی ایک محقول تعداد موجود ہے۔ ناری میں بیس سے زیا دہ ثلاثیات موجود ہیں۔ (فتح المغیث ہے سے سے)

### درابت مريث

درایت مدیث کے مباحث میں راوی اور مروی پر تجث کی جاتی ہے۔ راوی سے سلسلہ سند اور مروی سے متن صدیث مراد ہے۔ اس فن کے تحت صرف اسنادی کے مباحث نہیں آتے بلکہ متن سے تعلق رکھنے والے مسائل بھی اس میں داخل و شامل میں ۔

مدیث صیح وحُسن میں بض او قات حدیث کی صحت کا فیصله سند و منن دو نول کے

پیش نظر کیا جا تاہے۔ یہی حال حدبث متواتر کا ہے'اس کے تن کودیکھ کریہ فیصلہ کیا جا تا ہے کہاس قدرجم غفیر کاکذب پرجمے ہونامکن نہیں ہے۔

مسن لذا تہ کے درجہ کی حدیث صیح سفرہ کے مرتب پر فائز ہوتی ہے تواس میں کنرت کفرق واسانید ہی کونہیں بلکریہ بھی دیکھتے ہیں کرصدیث شذو دوعلت سے خالی ہونے میں صحح لذا تہ کے مانند ہو۔ عدیث میں جو تفردیا مخالفت پائی جائی ہے وہ زیادہ ترتبن میں بائی کا تقدیم کی داتی تنقید ہے جس میں من صدیث برضعف کا حکم لگاتے ہیں اسس کا اطلاق دقیق دعیق فکرو فہم اور الہام بر ہوتا ہے۔

حدیث ضعیف کی اکر قسموں میں سند کے علاوہ متن کو بھی پیش نظر کھا جا تا ہے مراسیل صحابہ انقطاع سند کے باوجوم جول ہیں۔ اس لیے کرصحابہ کے بار سے میں میت حقور تہیں کرہ دی گا ہو متن وہ بیان کرتے ہیں وہ تو دسانہ تہ ہوگا۔ مراسیل کے داوی اگرالیسے صحابہ ہیں جواساً تی روایات بیان کرنے میں شہور ہیں تو علما تے حدیث تشدد سے کام لیتے ہیں کیوں کہ ان کاروایت کر مقتین حدیث نبوی کے ساتھ مشابہت نہیں رکھا۔ اسی لیے صحابہ کی تفسیری روایات میں علما جزم و احتیاط سے کام لیتے ہیں۔ یہ سے جو ہے کری شین کے نزدیک علّت زیادہ سند میں وقوع پذیر ہوتی ہوتی ہوتا ہم وہ تن میں علاق ہے اسی حدیث کو جو دکا امکان تسلیم کرتے ہیں۔ محد تین کا قول ہے ایسی حدیث کو علی اللطلاق صحح نہیں کہ سکتے مکن ہے اس کے من میں کوئی علّت ہو ہو

اضطراب بھی زیادہ ترسندمیں و توع پذہر ہوتا ہے مگر نقا دحدیث نے اس سے آگاہ کیا ہے کہ اضطراب مِتن بھی ممکن ہے۔ وہ اس کے شوا ہدو دلائل بھی پیشس کرتے ہیں۔

حدیث مقلوب جہاں ایک قسم مقلوب اسناد ً اسے و ہاں اس کی دوسری قسم مقلوب متناً بھی ہے۔

محدثمین روایت باللفظ پر جوتشترد اختیار کرتے ہیں اس کا تعلق بھی زیا دہ ترمتن صریث مے ساتھ ہوتا ہے۔

حدیث کی جوقسم سیح جسن اورضیف کے مابین مشترک ہے اس کے مباحث میں متن کی حالت کو پیش نظر رکھا جا تا ہے۔ مدرج الاسناد کانیتجہ مدرج المتن کی شکل میں نمایاں ہوتا ہے یصحیف کانقص بھی اکثر تمن میں وقوع پذیر ہوتا ہے۔

مدیث مسلسل میں جوشک و شبر پایاجا تا ہے اس کی اصل وجرمتن حدیث میں کسی عبارت کی غیر مولی ہم رنگ ہے۔ اگر جراس کی ظاہری صورت کا تعلق اس تماثل و تشابہ سے ہوتا ہے جوروا قو حدیث کی زبان یا سلسلہ سندمیں پایا جاتا ہے۔ اسی یے محد ثین کہتے ہیں ''یُن حدیث متن و تسلسل کے لحاظ سے باطل ہے یہ

گہری نظرسے دیکھاجائے تو فردوغریب کانعلق محض سندسے ہی نہیں ہے بلکسند کی نیسبت ان کا تعلق متن سے کہیں زیادہ ہے ۔غریب حدیث سے بھا گئے کی اصل وجہ یہ ہے کہ یہ عزیز ،مشہور اور شفیض احادیث سے کھاتی ہے۔

محدثین عزیز مشهورا ورستفیف سے اس لیے بحث کرتے ہیں کہ فردا ورغریب احادیث کوایسے متن کے ساتھ تقویت ہم پہنچائی جائے جن سے ان کی تائید ہوتی ہو۔

شاہد سے بھی حدیث کے منن کو تقویت پہنچتی ہے،اگر جیاس کے الفاظ محنتاف ہوں۔ اصولِ حدیث میں سندا ورمتن دونوں کواہمیت حاصل ہے۔

## ترتزب مدبث باعتبار صحت

**اوّل :** وہ احادیث جومتفق علیہ میں بینی جن کی تخریج بخاری ومسلم دونوں نے کی ہے۔ **دوم :** جن کی تخریج صرف بخاری نے کی ہے ۔

سوم : جن ئى تخرىج صفى سلمنے كى ہے۔

جہارم : جو بخاری و مسلم کی شرط پر پوری اُتر تی ہوں اگر چدان کی بخاری و مسلم میں ۔ • کسی نے تخریج نہیں کی۔

بینجم : جو بخاری کی شرط پر تو پوری نه اُ ترقی ہول لیکن مسلم کی شرط پر بوری اُ ترقی ہول مصنعم: جو مسلم کی شرط پر بھی پوری نه اُ تریں۔ می فتم : جن کومعتد صدیث کے ائمہ میں سے کسی نے صحیح قرار دیا ہو۔ یہ ترتیب ترجیح مجموعی لحاظ سے ہے در مند مسلم کی بعض احادیث ایسی ہیں جن کو بخار<sup>ی</sup> کی صدیث پر ترجیح حاصل ہے۔

# اقسام كتب إحاديث

#### اسبحامع:

حدیث کی اس کتاب کو جامع کہتے ہیں جس میں عقائد، آداب ور قاق، احکام، مناقب م مثالب، سِیر، فتن، علامات ِ قیامت "اور تفسیر یعنی جلدا بواب حدیث (۸ ابواب، جمع ہول جیسے بخاری ومسلم وتر مذی ۔

#### ۲- سیستان:

جسے فقہی ترتیب کے لحا بط سے مرتب کیا گیا ہو جیسے سنن ابی داؤد ، نسائی ،ابن ماجہ ،

#### ۳\_مئند:

جس میں ہرصحابی کی روایات ایک جگہ موجود ہموں بسند کی ترتیب مختلف طریقے کی ہوتی تب یہ بعض نے مراتب صحابہ کے لیا خصصان کی مرویات کوجع کیا ہے 'افضل صحابی کو بقد کر کھا ہے بعض نے اس ترتیب میں حروف ہجی کا لحاظ کیا ہے ۔ امام بخاری کے اکثر اسا تذہ نے مسانید مرتب کی ہیں جیسے سندا حدیب خنبل ' سندابی داؤ دطیا بسی سندابن ابی شیب ہے کہ رواۃ کی ترتیب میں تقدم اسٹ لام کو بیش نظر کھا جا کھی اس قسم کی کوئی مسند مرتب نہیں کی گئے ہے۔

٣- المحرد:

مُغِمُ الحدیث کی اس کتاب کو کہتے ہیں جس میں بتر تیب حروف تہجی صحابہ یا شیور خ یا قبائل کے ناموں کے مطابق روایات لائی جا ئیں۔ جیسے مُعِم طرانی معِم کی ایک قسم یہ بھی ہے کہ احادیث کے اوائل میں جو حروف آتے ہیں ان کے بیش نظر بتر تیب حروف بہی احا دیث لائی جائیں <u>جیسے</u> جا مع الصغیرللبیولمی ۔

ه\_مستدرك:

حدیث کی اس کتاب کو کہتے ہیں جس میں وہ حد تثییں جن کی جامیں جو کسی موّ لف کی شرا کط پر بیری اُنر تی ہوں مگراس مؤلف کی کتاب میں موجود نہ ہوں نواہ مؤلف نے ان کو قصدًا ترک كرديا مويا ايساسهوًا موامو-امام هاكم كي متدرك على تصيحان سب سعة زياده شهورس

حدیث کی اس کتاب کومتخرج کہا جا تا ہے جس میں کسی کتاب کی احادیث کو کتاب کے جامع کے علاوہ اپنی سندسے بیان کیا گیا ہواور بیسندو کف کتاب کے شیخ کے ساتھ مااس سے اوپر جاکر ملتی ہو، مؤلف کتاب اس میں حائل نہ ہوتا ہو۔ اس طرح باعتبار سندروایت کو تقویت حاصل ہونی ہے۔ جی<u>شے ستخر</u>ج ابوعوا نه علیمسلم،مستخرج اَبی بکراساعیل علیٰ ابنیاری۔

جسيس ايك محدّث كمنفردات درج بول محديث فرديس تفرد اس جانب واقع یہوتا ہے حس طرف صحابی ہوتا ہے بعنی صحابی سے روابیت کرنے والا صرف ایک ہی راوی ، یا جا تا ہو۔ اگرچہ اس حدیث کے طُرق متعدّرہ ہوں مگر تفرد کانعلق اسی جَانب کےساتھ ہوگا۔

حدیث غریب اس حدیث کو کہتے ہیں جس سے روایت کرنے میں ایک شخص منفر دہو ۔ خواہ یہ تفردسند کے کسی حصّہ میں واقع ہو۔اس میں ممکن ہے کصحابی سے روایت کر نے والے ایک سے زیادہ ہوں بھران میں سیکسی ایک سے روایت کرنے والامنفر دمو۔ مدیث غربیب میں جیساکہ اوپر واضح کیا گیا بعض او فات تفر "دوسطِ سندمیں پایا جا اُ اسے اوراسی جگہ کے ساتھ مخصوص ہے۔اسی اضافی قید وسٹر لھ کی بنا پر حدیث غریب کو فردنسبی مجھی کہتے ہیں ۔امام حاکم کے نز دیک فردوغریب کے مابین جو فرق وامتیا نہ بھی پایا جاتا ہے وہ ضر مطلق ومقید میں محدود سے غریب کے بیے ضروری نہیں کہ وہ ضعیف بھی ہو۔ بخاری کی پہلی اور آ خری دونول حدیثیں غریب ہیں ۔

#### :17.-9

جزر حدیث کی اس کتاب کو کہتے ہیں جس میں صرف ایک صحابی یاکسی خاص استاد کی مرو<sup>ق</sup> جع بوں مثلاً بحزرانی بکر حدیث کی اس کتاب کو بھی جزر کیتے ہیں حس میں کسی ایک ہی سئلہ سے متعلق احاديث يحجا كي كيّ مول مثلاً جزر في قيام الليل للمروزي، جزر في صلوة الضي للسيوكي وغيره - اجزار كومتا خرين رسائل سے تعبير كرتے ہيں .

#### المشيخه:

جس میں کسی استباد پاسٹینے کی روایات جمع کی گئی ہوں۔

۱۱ - تراجم : جس میں کسی خاص سند کو ہے کر اس سند کی روایات یکجا کردی گئی ہوں

١١ تخاريج:

اس کااطلاق ان کتابول پر ہوتا ہے جن میں کسی کتاب کی ان احادیث کی تخریج کی گئی ہو جواس کتاب میں بلاسند لائی گئی ہوں ۔

٣- تعاليق:

جسمیں روایات کوسند کے ساتھ بیان کیا گیا موخواہ صحابی مذکور مویا نہو۔

#### ۱۰ \_زواید:

کسی کتاب کی روایات میں مزیدائیسی روایات کا اضافہ کیا گیا ہوجواس کتاب میں موجود

نەمۇل.مثلاً زوائداىن حبان على كىھىيە-

#### ۵\_اطاف :

حس میں حدیث کا ایک حصر نقل کر کے اس کی ان تمام اسانید کو چوکتا بوں میں طق میں جمع کرو

گئی ہول ۔

#### ١٤\_علل:

جس میں یہ بیان کیا گیا ہو کہ فلال حدیث میں فلاں علّت پائی جاتی ہے۔ اطراف میں ساری اسانید جمع کردی جاتی ہیں خواہ وہ ضعیف ہوں یاضیح اس کے برخلاف علل میں ضعیف اسانیدکوجمع کرکے ان کے نقائص بیان کیے جاتے ہیں۔

#### ١٧- اركعينه:

یہ وہ بی ہے جسے ہار سے بہاں چہاں حدیث کہتے ہیں۔ یہ چالیس حد نبول کا مجموعہ ہوتا ہے ایک حدیث میں ہے کہ صنوصلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جوشخص میری اُمّت کے لیے ، م حدیثوں کومحفوظ کرے گا قیامت کے دن وہ علمار کے زمرہ میں شامل ہوگا۔ یہ حدیث اگرچے ضعیف ہے لیکن اکثر محدثین نے چہاں حدیث کھی ہے۔

#### ۸-اماديث قدسيه:

وہ احادیث جن کی خدانے نبی حتی اللہ علیہ وسلم کوالہام یا نتواب یا جرتبل علالسلام کے ذریعہ اطلاع دی ہو اور آپ نے انہیں اپنے الفاظ میں بیان فرمایا ہو۔

#### ١٩ ــ احاديث الاحكام:

إس ميں احکام سے متعلق الحادیث جمع ہوتی ہیں ۔

#### ٢٠\_فقهالحديث:

اس میں خاص طورسے احکام سے تعلق احا دیث کے اسرار وحِکم بیان کیے جاتے ہیں ۔ مثلاً اعلام الموقعین عن رب العالمین ، حجۃ الٹرالبالغہ ہ

# طبقات كُنب حديث

### طبقات

علام یوطی کے بیان کے مطابق قونی وعلی تمام احادیث کی تعداد ۲ لاکھ سے کچھ زیادہ ہے المنا دی کہتے ہیں کہ یہ تعداد مصنف کی اپنی معلومات کے لحاظ سے ہے یہ نہیں کہ احادیث کی تعداد فی الواقع بس اتنی ہی ہے۔ علمار نے صحت وحسن اور ضعف کے اعتبار سے کتب حدیث کو کئی طبقات میں تقسیم کیا ہے :

#### طبقة اولى: '

اس طبقه میں صحیح بخاری میچے مسلم اور مؤطاامام مالک کاشار ہوتا ہے۔ ان کتا بول میں صحیح اور میں صحیح اور میں اس طبقہ میں صحیح ابن حبّان ، مختار ضیا مقد قدسی میں جی ابن خزیمہ ، صحیح ابن عوانہ میچے ابن سکن ، صحیح حاکم اور منتقی ابن جارود کو بھی طبقۂ اول میں جگہ دی ہے لیہ لیکن صحت کے اعتبار سے بخاری ، مسلم اور مؤطاامام مالک کو سب پر فوقیت حاصل ہے ۔ ایکن صحت کے اعتبار سے بخاری ، مسلم افراد میں سے کام کی بعض روایات برحافظ ذہمی نے کلام کیا ہے ۔ ان روایات کو طبقۂ سوم میں د اخل سبم صبح حاکم کی بعض روایات برحافظ ذہمی نے کلام کیا ہے ۔ ان روایات کو طبقۂ سوم میں د اخل سبم صابح ا

طبقة روم:

ابوداوُّد، ترندی، اورنسائی کاشمارطبقهٔ دوم میں ہوتا ہے۔ رزین نے تجر ملائ کاشمارطبقهٔ دوم میں ہوتا ہے۔ رزین نے تجر ملائ کا میں اور ابن اثیر نے جا مع الاصول میں ان احادیث کی طرف توجہ کی ہے بسندا حمد کو بھی اسی درجہ میں رکھاجا سکتا ہے۔ ان کتا بول کے بعض راوی ثقابت کے لحاظ سے طبقهٔ اوّل سے فروتر ہیں لیکن میک تب حدیث سے مقائد سے فروتر ہیں لیکن میک تب حدیث سے مقائد اور دوم کی کتب حدیث سے مقائد اور شرک کے اصول متنبط کیے جاتے ہیں ہ

طبقة سوم:

اس طبقه کے تحت وہ کتابیں آتی ہیں جن میں صحے احادیث کے علاوہ ضعیف روایات بھی موجود ہیں۔ لیکن قابل اعتماد روایات کاعنص بی ان میں غالب ہے۔ دارمی ، ابن ما جہ ہیتجی دا وطنی کتب طبرانی ، تصانیف طحاوی ، مسند شافعی اور مستدرک حاکم کاشمار اسی طبقہ میں ہوتا ہے مستدرک حاکم کاشماراس طبقہ میں غالبًا اس لیے ہوتا ہے کہ اس کی کچھے روایات برحافظ ذم ہی نے کلام کیا ہے جہیسا کہ او براس کا ذکر آچکا ہے۔

اس طبقه مین معتنف عبدالرزاق ، معننف ابن ابی شیبه اور زوائد احد کومی داخل کیاگیا ہے اور زوائد احد کومی داخل کیاگیا ہے اور زوائد سے مرادوہ روایات ہیں جن کوامام احد کے صاحبزاد ہے عبداللہ فیصلی ہمند سعید بن منصور ، مسندا بی تعلی موصلی ہسند عبد بن منصور ، مسندا بی تعلی موصلی ہسند عبد بن حمید ، مسندا بن جریر ، تفسیرا بن جریر ، تفسیرا بن مردویہ ، مجم صغیر ، معجم کبیر ، عبد بن حمید ، مسند دویہ ، مجم صغیر ، معجم کبیر ، اوسط للطرانی ، سنن دارقطنی ، غرائب دارقطنی ، حلیہ ابی نعیم اور شعب الایمان بیقی کو بھی طبقہ سوم میں جگہ دی گئی ہے یہ ورشعب الایمان بیقی کو بھی طبقہ سوم میں جگہ دی گئی ہے یہ ورشعب الایمان بیقی کو بھی طبقہ سوم میں جگہ اور شعب الایمان بیقی کو بھی طبقہ سوم میں جگہ دی گئی ہے یہ ورشعب الایمان بیقی کو بھی طبقہ سوم کی میں جگہ دی گئی ہے یہ ورشعب الایمان بیقی کو بھی طبقہ سوم کی میں جگہ کے دی گئی ہے یہ دی گئی ہے یہ ورشعب الایمان بیقی کو بھی طبقہ سوم کی میں جگہ کے دی گئی ہے یہ دی گئی ہے یہ دی گئی ہے یہ ورشعب الایمان بیقی کو بھی طبقہ کر کئی کے دی گئی ہے یہ دی ہے یہ ہ

اس طبقه کیں وہ کتابیں شامل ہیں جن کی تقریبًا سبھی روایات ضعیف ہیں۔ مسٹ لاً

لى رسال فيما يجب حفظ للمناظر، حجة النترالبالغرر كله ايضًا، حجة الترالبالغر-

ابن مردودیه ۱۰ بن شاہین اورابوالشیخ کی تصانیف، دملمی کی فردوس، حکیم ترمنری کی نوادالا اور تاریخ خطیب بغدادی - اس کے علاوہ ابن بخار، جوز قانی ، ابو نعیم، ابن عساکر کامل بن عدی کی کتا بیں بھی اسی طبقہ سے تعلق رکھتی ہیں -

تاریخ الخلفاء کتاب الضعفا لِلعقیلی اور مند تو ارزمی ، بھی اسی طبقہ کی کتب معلوم ہوتی ہیں اس کے الخلفاء کتاب الضعفا لِلعقیلی اور مند تو الرکہ تے ہیں۔ اگر تعق اور چھان بین ہیں کتابوں سے بھی بیٹس مہا جو اہر دیزے ماصل کے جاسکتے سے کام لیاجا سے تو اس طبقہ کی کتابوں سے بھی بیٹس مہا جو اہر دیزے ماصل کے جاسکتے

ترتب كتب حريث ان وم كالمان

محمطی بن احد بن حزم الظآمری ۷۱ ۵ م هر) نے اپن کتاب مراتب الدیا نه ، میں ترتیب کتب مراتب الدیا نه ، میں ترتیب کتب حدیث کا ذکر کیا ہے۔ علامہ یوطی نے اس کا جو خلاصہ کتاب التقریب میں بیش کیا ہے اسے ہم سمال نقل کرتے ہیں ۔

کیا ہے اسے ہم سمال نقل کرتے ہیں ۔

""

اوّل درجه کی کتب صحیحین ہیں۔

ہیں۔

اس کے بعد سیجہ سید بن انسکن ۲۳۵ ساھ ، المنتقی لابن جارود (۲۰۰۷ھ) اور المنتقی لقاسم بن اصبغ (۲۰۸۷ھ) کا درجہ ہے۔

انس کے بعد بیکتا بین بین: ابوداؤد، نسائی (۳۰سه)، معننف قاسم ابن اصبغ، معننف الطیاوی (۳۲۰ هه) مسندابو بکر ۲۳۵۱ه معننف الطیاوی (۳۲۰ هه) مسندا بی مسندا جمد، مسندابن اربویه (۲۳۵۱هه) الطیالسی مسندعثمان (۲۳۹۱هه) مسندابن ابی مشیبه و مسندابن رابویه (۲۳۷ه) الطیالسی (۳۵۰ هه)، الحسن بن سفیان (۳۱۳ هه) المستدرک للحاکم (۵۰ به هر) کتاب ابن سنجر (۲۵۸ هم) یعقوب بن شیبه (۲۷۲ هه) علی بن المدین (۳۳۲) ابن ابی عزرة (۲۷۲ هه) اوروه کتابی جن میں صف کام رسول الشملی الشعلیه وستم کو پیش کیاگیا ہے۔

اس كى بعدوه كتابين آتى ہيں جن ميں كلام رسول حتى الله عليه وستم اور كلام غير رسول دونوں كو جگه دى گئى ہے ۔

اس کے بعدوہ کتا ہیں ہیں جن میں سیح روایات پائی جاتی ہیں مثال کے طور ریران میں اہم کتا ہیں یہ بین دمنتف بعی بن مُخلد اہم کتا ہیں یہ ہیں : مصنّف عبدالرزاق (۲۱۱ه) مصنّف ابن ابن المنذر به ۲۷۹ه ) کتاب ابن المنذر به ۲۷۹ه ) کتاب ابن المنذر به ۲۷۹ه )

اس کے بعد بیکتا بیں آئی ہیں: مصنف حادبن سلمۃ (۱۹۱۵) مصنف سعید بن منصور (۱۹۷۵) مصنف وکیع بن الجراح (۱۹۹۵) مصنف الزر بابی ، مؤطا مالک ، مؤطا ابن ابی ذئب (۱۵۹۵) موظا ابن و مهب، مسائل احد بن حنبل، فقد ابی عبید (۲۲۳۵) اور فقد ابو ثور (۲۲۵۵) اس سلسلہ میں سب سے شہور حدیث ان علمائے حدیث کی ہے: حدیث شعبہ (۱۳۵۰ هر)، سفیان (۱۹۵۰ هر) لیث بن سعد (۱۵۱ هر)، او زاعی (۱۵۱ هر) جمیدی (۲۱۹۳) بن مهدی (۱۹۸۱ هر) مسدد (۲۲۸ هر) یہ سب مؤطا مالک کے طبقہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ اور تعبی میں میں میں میں درجے کی روایات جمع کی گئی ہیں ۔ بعض میں ان کے مثل روایات جمع کی روایات موجود ہیں ۔

اس کتابیں ان کتابوں کی فہرست شامل نہیں کی جاد ہی ہے جو حدیث کے موضوع پر تناریخ کے مختلف دور میں لکھی گئی ہیں اس لیے کہ یہ فہرست خاصی طویل ہے۔ احادیث اور منت بنوی کی طرف آمت کو توجہ ہمیشہ رہی ہے اور اس سلسلہ میں مختلف بہلودک سے کام ہوا ہے۔ یہ کام اتنا قابل قدر اور چیرت انگر نہے جس کی مثال اقوام عالم میں کہیں نہیں ملتی ۔

المساد وسنباب حوات بوئ المالية

المنان کی گوری روشی نے کہا ہے کہ تمام مذاہب میں صف اسٹ لام ہی ایسا مذہب ہے جو تاریخ کی گوری روشی (With in the full light of the history ) میں ہے ایر انتیاز صرف حضرت محمص تی الشہ علیہ وسلم کو صاصل ہے کہ آپ کی گوری زندگی اور آپ کا بینا م تاریخی لحاظ سے سند ہے۔ اس سلسلے کے اہم دستا ویزات میں وہ خطوط محمی شامل ہیں جن کو بی صلی الشہ علیہ وسلم نے لکھا کراورا اُن پر اپنی مہر شبت کر کے خلف حکم انوں اور سرداروں وغیرہ کے پاس روانہ کیے تھے۔ یا در ہے کہ آنحضرت صلی الشہ علیہ وسلم نے متاب کا میں اور قبائل کے سرداروں کے نام تقریبًا سنوا خطوط وسلم نے متاب ہوں اور قبائل کے سرداروں کے نام تقریبًا سنوا خطوط ارسال کیے تھے۔ یہاں ہم آپ کے صف ان ہی خطوط کا ذکر کر ناچا ہے ہیں جن کی شال کے سے میں ان کی خطوط کا ذکر کر ناچا ہے ہیں جن کی شال

بی صفی اللہ علیہ وسلم نے عرب میں لوگوں کو ایک خدائی بندگی کی دعوت دی اور کہا کہ خدا نے بھے اپنا رسول بنایا ہے اور مجھے یہ ذمتہ داری سونی ہے کہ میں لوگوں تک خدا کا بینا م بینچا دُن استیا ہے اور آپ کو ہر طرح کی بینا م بینچا دُن استین اور افریتیں بینچا کی گئیں۔ یہاں تک کہ آپ کو کم چھوڈ کر مدینہ کی طرف ہجرت کر تی بین افرین جی نے اللہ علیہ وسلم اور اہل قریش کے درمیان دست سال کے لیے ایک ملے ہوئی۔ تاریخ میں بیصلی اللہ علیہ وسلم اور اہل قریش کے درمیان دست سال کے لیے ایک صلح ہوئی۔ تاریخ میں بیصلی مصلح حد میر بیرے نام سے شہور ہے۔ اس صلح نے یہ موقع ما صلح ہوئی۔ تاریخ میں بیصلی مصلح حد میر بیر کے نام سے شہور ہے۔ اس صلح نے یہ موقع فی میں اور اس کی نوبیوں سے با جرکر سلیں۔ دور کو فرا ہم کیا کہ مسلمان مخالفین تی سے مل کران کو اسلام کی نوبیوں سے با جرکر سلیں۔ دور کو طرف مخالفین کو بھی یہ وقع حاصل ہوا کہ وہ سنجید گی کے ساتھ اسلام سے بیغام اور اس کی تعلیمات یونورکرسکیں۔

خىيىدى كالمناشايية كالمناية كالمنابة كالمنابة كالمناية كالمنابة ك

معنسان حسلان کا براد رای به دار ای بود کا اول به بود کا برای ای باد کا برای باد کا برای به دار ای به دار که دار ای به دار که دار ای به دار که دار که

پراگالېد. هخر احلاقینی په معهمانی می نوخ هم میده شار کی بعث کاری حرصه مین این کچه پربرلیسی روب به راه ایاری این که که که مین دار

ک الرّایی الاداریم بدادل مقع ، ۲۵۱-علی الخراج میسی علی سال الابعار میسازل میسیان الابعار میسازل میسازل میسیان الابعار میسازل میسیان الابعار میسازل

بھیج دیاگیا برسم اور تشرق ڈنلپ نے اس کے متعلق بہت تفصیل سے لکھا ہے۔ یہ خطا یک جملی پر لکھا ہوا ہے جو کوئی نو اپنج چوٹری اور سارٹ سے تیرہ اپنج لمبی ہے جرف گولائی سے ہوتے ہیں۔ روشنائی خاکی ( Brown ) ہے۔ یہ نامتر مبارک ستر ہا سطور میں محمل ہوا ہے۔

سه ۱۱ م الر الر سور ۱۱۱م الر سور ۱۱۱م الر اد سي عظم الهيد والله على من العدد المادي العدد العدد والله الدي لا المادي العدد والمادي المادي والمادي مده العاماتي معالم دالطسه الحصر فعاد مسره و المراق المر سود الله والداد عوالي الدولية المالية عوالية المالية الما ترجمهس تحربيه نامة مبارك بنام نبخاشي

الشالر من الشالر من الرحم - محمد ترسول الشرى طف سے بیش کے بادشاہ بخاشی کے نام سلائتی ہواس برجو ہدایت کی بیروی کرے - امّا بعد عین اس خدا کی حریم الرس سامنے کرتا ہول جس کے سواکوئی معبود نہیں وہ بادشاہ ہے نہایت مقد س سامنے کرتا ہول جس کے سواکوئی معبود نہیں وہ بادشاہ ہے نہایت مقد س سامنے کرتا ہول جس کے اللہ کی سلامتی، امن دینے والا، نکہ بان اور میں شہادت دیتا ہول کہ عیسی ابن مربی اللہ کی گروح اور سے فرالا تھا عیسی اس کی گروح اور سے فرالس تھا ہوں کو اس نے اپنے ہاتھ سے بیدا کی گروح اور میں تہیں اللہ کی طرف ہوا اس بول جو واحد ہے اور جس کا کوئی سری اللہ کی طرف محمد جسے اور جس کا کوئی سری اللہ کی طرف دعوت دیتا ہوں جو اللہ کی اللہ کا رسول ہو اور میں تاہوں جو اللہ کی اللہ کا رسول ہو اور میں ہو ہیں اور میں اللہ کا رسول ہو اللہ عرب وجل کی طرف دعوت دیتا ہوں ، میں اور میں اور میں ادار میں ادار میں ایک میں ادار میں میں ادار م

شاہ حبشہ نے احتیاط کے ساتھ اس نامۂ رسالت کوشاہی خزانے میں محفوظ کرا دیا تھالیہ دوسری جنگ عظیم کے آغاز میں ہیل سلاسی نے خزانے سے یہ نامۂ مُبارک نکال کر مسلمانیوں کو دکھایا تھا۔

سرقل کے نام

تحضور سلی الدعلیه وسلم کے دستیاب خطوط میں ایک خط ہر قل کے نام ہے۔ ہر قل روم کا کا حکم ال تھا۔ اسلامی تاریخ میں دوم سے مرادروی شہنشا ہیت کا مشرقی حصتہ ہے۔ روم کا بادشاہ قیصر ( Cassar ) کہلا تا تھا، قیصر کے نام یخط حضرت دحیہ بن تخلیف کلبی کے ذریعہ سے روا ندکیا گیا تھا۔ انہوں نے تیز ساندنی پرسوار ہوکر سربا کا قصد کیا۔ ایران پرفست ج

ماص كرنے كے بعد رفل الحهار شكر كے بيے بيت المقدس آيا ہوا تھا۔ وہيں اسے نبی صلى الله عليه وسلم كانامة مُبارك بنجايا ياكيا۔

مرقل نے کم دیا کوئی عرفی شخص لاؤ ہواس خط سے بیسجنے والے کے بارسے بن معلومات درسکے ابوسفیان کوجواس وقت کے مسلمان ہمیں ہوتے ہے اور تجارت کے سلسلمیں قریشی قافلے کے ساتھ وہاں آئے ہوئے تھے بادشاہ کے سامنے لایا گیا۔ بادشاہ نے بی صلی الشاعلیہ وسلم کے بارسے میں کئی سوالات کیے اور قریشی قافلے کے لوگوں سے کہا کہ اگر ابوسفیان غلط جواب دیں تولاز گا ٹوک دینا۔ بادشاہ کواپنے سوالات کے جوابات سے بوگر الفین ہو گیا کہ حضرے محکمتہ صلی الشاعلیہ وسلم خقیقت میں خوالے سیحے رسول ہمیں اسکی رعایا کے نوف سے وہ اسلام اختیار نہ کرسکا۔ بادشاہ کے متا شر ہونے کا اندازہ اس سے کیا جاسکنا جو کہ اس نے کہ ان ابوسفیان سے کہا:

دوجوباتیں تم نے بیان کی ہیں اگر تج ہیں تو یقیناً محدد صلی اللہ علیہ وسلم ) سپتے ہینجہر ہیں۔ اورا گرمجھ سے مکن ہوتا تو ان کی خدمت میں صاخر ہوکران کے قدم چو بتا اور پاؤں وہوکر پیتا۔ اور بقین کروکٹ مقام برآج ہیر سے پاؤں ہم کئی دن یہاں ان کا جھنڈ الہرار ہا ہوگا" مہر قل کے نام نبح تی اللہ علیہ وسلم نے جو نامر مبارک روانہ کیا تھا اس کا عکس ملاحظ کریں، یہ نامر مجہارک ابھی جلد ہی دستیا بہوا ہے۔

الرم فاعطم الروم سلام على من العدى اما بعد والم الوم واعطم الروم سلام على من العدى اما بعد والم العدى الما يور فا الله المرح عرس فال وليد فعلم العدالار سرويا الوالد العالم المول الرحلم سوا ساو سكما لا يميد الا الله ولا يود بمصا بمما الريام من ولا يود بمصا بمما الريام المور الله فان يولوا فعولوا السعد و يا ما مد المور المو

متندتاریخی بیانات سے بیات ثابت ہے کہ یہ خطہر قل ہی کے خاندان میں نسل ذریل رہا۔ اورجب اس خاندان کے ایک شخص نے اندلس پر قبے کہ کے بعد یہ کو ٹی اور بھر طلیطاتہ کے ایک شاہر ادے اندلوس سے خاندلس کے بعد یہ کو ٹی ٹوٹ بھائی ہے۔
ملی خالب ہے کہ مسلما نوں کے اندلس سے کل جانے بعد یہ نامۃ مُبارک مُنامی کی گات میں پڑارہا۔ صدیوں کے بعد دُنیانے یہ خوش جری شنی کو مختلف ہا تھوں سے ہوتا ہوا پہنو میں پڑارہا۔ صدیوں کے بعد دُنیانے یہ خوش جری شنی کو مختلف ہا تھوں سے ہوتا ہوا پہنو ہر اُدون کے شاہ عبداللہ اور پھران کی طاکہ نہ جہ کے پاس بنج گیا نہجہ نے یہ مُبارک خطا پہنو شوہر سے اس سرّط پر لیا تھا کہ وہ اسے سخت ضرورت پیش آنے ہی پر فروخت کریں گی۔ اور وہ بھی کسی اسلامی ملک کے سر رہا ہیا طاکہ کے ہا تھے۔ ملکہ نے یہ خط سو سر راینڈ کے بینک میں ایک خاص لاکر میں دکھا تھا لیکن تحقیق کے لیے اسے لندن کے ایک بینک میں ایک خاص لاکر میں دکھا تھا لیکن تحقیق کے لیے اسے لندن کے ایک بینک میں اُلی تھا۔

یم محتوب مبارک متحده عرب اما رات کے صدر شیخ زائد بن سلطان آل نہیان نے سو المین ڈالر ( تقریباً ۱۰ ۸ کروٹر روپ ) میں خرید لیا۔ ڈاکٹر عزالدین ابرا میم ( شیخ زائد بن لطان کے ثقافتی مشیر ) کے اعلان کے مطابی اس نام میمیارک کی اصلیت کی تحقیق میں پو را ایک سال صف ہوا جس کے لیے متعدد اسلامی اور پور پی ما ہرین کی خدمات حاصل کی گئیں۔ ان ماہرین میں شہور برطانوی ماہم مخطوطات ڈاکٹر ماٹن لئگ (یاب مسلمان ہو چکے ہیں اور ابو بکرنام اختیار کیا ہے ) ، ہندوستانی اسکالر ڈاکٹر میداللہ ، پروفیسر سولورن ( یونیوسٹی فرانس ، لبنان کیا ہے ) ، ہندوستانی اسکالر ڈاکٹر میداللہ ، پروفیسر سولورن ( یونیوسٹی فرانس ، لبنان کیا ہو کے بروفیسر دیڈیتا مل ہیں ۔ تاریخی سابق وزیر خارجہ ہری فرعون ، لیڈر نیونیورسٹی کے پروفیسر دیڈیتا مل ہیں ۔ تاریخی شہاد توں اور تحریز کی طوف سے المحینان حاصل کرنے کے بعد مین مطالعہ اور روشنائی کا کیمیا وی تجزیما گیا ایور ہرطرح میں اس خط کا نور دبینی مطالعہ اور روشنائی کا کیمیا وی تجزیم کی استعال کیا گیا اور ہرطرح کی کے لیے بالا تے بنفشی شعاؤں ، Violetrays ) کا مجھی استعال کیا گیا اور ہرطرح کی تحقیق اور ترجر بات کے بعد یہ بات واضح ہوگئ کہ یہ اصلی خط ہے ، جس میں سی سی سے ۔۔ اس نامۂ مجبارک کا ترجہ درج ذیل ہے :

"بسم التالر من الرحيم- الله كے بندے اور اس كے رسول محد كى جانب

سے ہر قل روم کے نام ، اُس پرسلامتی ہوجس نے دا و راست اختیار کی!

بعدازان مین تمهین اسلام ی دعوت دیتا بون-اسلام اختیار کرتوبین سلامتی حاصل بوگی ، خداشهین دو براا جرعطا کرے گا۔ لیکن اگر مُنه موثر اتوساری قوم اور اس سے گناه کی ذبته داری بھی تمہارے اوپر عائد بوگی۔

اے اہل کتاب آؤایک ایسی سیدهی بات کی طرف جو ہمادے اور تمہارے درمیان شکم آئے۔ وہ یہ کہ ہم خدا کے سواکسی اور بی عبادت نہ کریں اور نہ کسی چیز کو اس کا سریک ٹھم ہرائیں۔ اور نہ ہمیں سے کوئی اللہ سے ہط کر باہم ایک دوسرے کو اپنا دب بنا تے۔ پھر اگروہ مند موڑیں تو کہد دوکہ گوا ہ رہوہم تومشلم ہیں یہ اللہ میں یہ میں وہ کھول

اس وقت بہنامة مُبارک اُردن کے شاچسین کے پاس اپنی اصلی حالت میر محفوظ ہے۔

## The British Library aent of Oriental Manuscripts & Printed Books

#### Reference Division

Great Russell Street London WCIB 3DG Telephone 01-636 1544

Ext. 289

4th October, 173.

#### Your Highness

I have great pleasure in enclosing our Research Laboratory's Report on the examination of your document: THE LETTER OF THE PROPHET MUHAMMAD TO HERACLIUS. I wish to add that this Report is confidential& for your own perusal.

WITH COMPLIMENTS

Y.H.Safadi : Assistant Keeper.

تسری کے نام

نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے دستیاب خطوط میں ایک خط کسری نبی ایران ہے بادسا؛

کے نام ہے ، کسری درحقیقت خسروکی عربی شکل ہے۔ ایران کے جس بادشاہ کے نام ہے نہ مکتوب آپ نے یہ مکتوب روانہ فر مایا تھا اس کا نام پرویز تھا۔ یہ مکتوب آپ نے سے ملا من بردانلہ بن عذا فر سہی کے ما تھے بھیجا۔ انہیں تاکید کی گئی کہ وہ اس خط کو بحرین کے ما کم منذر بن ساوی کے واسطے سے پرویز کے پاس پہنچا دیں ۔ کسری کو خط ملالیسکن جب اُسے معلوم ہوا کہ خط میں محملی اللہ علیہ وسلم کا نام اس کے اپنے نام سے پہلے درج کیا گیا ہے تواسے بے صرفحت آیا اور اس نے خط کو بھار دیا۔ اور یمن کے صوبہ دار بازان کو حکم بھیجا کہ تم اس نبوت کے دعویدار کو گرفتار کر کے ہمارے پاس بھیج دو۔ اُس نے بازان کو حکم بھیجا کہ تم ان کے ساتھ ایران کے بادشاہ خسرو پرویز کے پاس پیلے جا وَ یَ آپ نے سیا ہیوں سے کہا کہ شہرو۔ پھر ایران کے بادشاہ خسرو پرویز کے پاس چلے جا وَ یَ آپ نے سیا ہیوں سے کہا کہ شہرو۔ پھر اُنام کا کے بات کی بات کے بات کی بات کے بات کے بات کے بات کر بات کے بات کی بات کو بات کی بات کی بات کے بات کے بات کی بات کے بات کے بات کو بات کی بات کے بات کے بات کو بات کی بات کی بات کے بات کی بات کے بات کے بات کے بات کے بات کی بات کے با

کچھروزکےبد ۔ (ایک روایت کے مطابی ۱۵ روز کے بعد ) نبی حتی السّعلیہ وسلّم نے ان دونوں آدمیوں سے کہاکہ تم مجھ کو جس شخص کے پاس سے جانا چاہتے ہے وہ تو دنیا سے جا چکا ۔ یہ اطلاع ۱۰ رجا دی الاولی سے جھ کومنگل کی شبیں پیش آنے والے واقعہ کے متعلق تھی۔ دونوں سپا ہیوں کو تعبہ ہوا۔ نود مین کاصوبہ دار جیرت میں پڑ گیا۔ لیسکن جلد ہی اس کی تصدیق ہوگئی کہ حضور صلّی السّعلیہ وسلّم کی دی ہوئی خبر سیج تھی، مین کا حاکم مسلمان ہوگیا، اور اس کے مسلمان ہوتے ہی مین ہیں اسلام بھیل گیا۔

نبی صلّی الله علیه وسلّم کوجب حضرت عبد الله طِنے یہ نجر دی کہ کسریٰ نے آپ کے مکتوب کو پھالا دیا تو آپ کو بے حدر بخ پہنچا۔ آپ نے فرمایا: صفدایا بمسریٰ کی سلطنت کے مکر طب کے کہا ہے ہے کر دیے "ایسا ہی ہوا۔ ڈنیانے دیکھا کہ جلد ہی اس کی اس حکومت کا جو ہزاروں سال سے قائم حلی آرہی تھی خاتمہ ہوگیا۔ کسری کے نام آپ نے جوخط بھیجا تھا۔ اس کی اصل کا پی دستیاب ہوگئ ہے۔ بیخط
پھٹ ہوا ہے جس کو جوڑ کر ٹھیک کیا گیا ہے۔ اس کاعکس سامنے کے صفح بر ملاحظہ ہو۔
یخط لبنان کے سابق وزیر خارجہ ہزی فرعون کے پاس محفوظ ہے۔ اس کا انکشاف شام کے ایک عالم ڈاکٹر صلاح المبنی دنے کیا۔ انہوں نے ۲۲ می سابط ایک عوبیروت کے روز نامہ
الیا ق میں اس نامہ مبارک کا فوٹو بھی شائع کیا اور اس پر ایکہ تحقیقی ضمون بھی شائع کر ایا
لاح الدین بخد لکھتے ہیں کہ ہمزی فرعون کے والد نے پہلی جگ عظیم کے اختیام برید دستاوئے
شق میں ڈیٹر ھرسوا سٹر فی میں خریدی تھی۔ ہمنری فرعون کو سلال الدین المبند کے سپر دکیا
توب نبوی ہے۔ نوم بر کا لاگا ای کے آخر میں اس نے اس کو صلاح الدین المبند کے سپر دکیا
کہ وہ اُسے پڑھے ہے کہ کو شنٹ کریں۔

حضور صلّی اللهٔ علیه دسلم کے اس مکتوب گرامی کے بار سے میں ڈاکٹر حمید اللہ نے بھی ایک تحقیقی مضمون لکھا ہے اور اس کے اصلی ہونے کا لیقین ظاہر کیا ہے ۔



ترجم عکس تحریم نامتہ میارک بنام کسری درسول محدی طف سے "بسم اللہ الرحن الرحم - اللہ کے بندے اوراس کے رسول محدی طف سے فارس کے بادث الرحم کی طف سے فارس کے بادث اللہ کے سواکوئی معبودی اوراللہ اور اس کے رسول بچرایان لائے ۔ اور گواہی دے کہ اللہ کے سواکوئی معبودی اور اس کے رسول اور یہ کہ محمد اس کے بندے اور اس کے رسول بین میں میں میں میں دعوت اللی کی طرف جلا تا ہوں کیو تک میں سارے ہی انسانوں کی طرف

جیجا لیا خدا کا رسول ہوں تاکہ جو بھی زندہ ہو اگسے خوف دلاؤں اور کا فروں پر حق ثابت ہو کررہے۔ اسٹلام اختیار کروسلامت رہو گے، لیکن اگران کا رکیا تو تام مجوس (زرشتی قوم) کا گناہ بھی تم پر ہو گا؛ مورسول

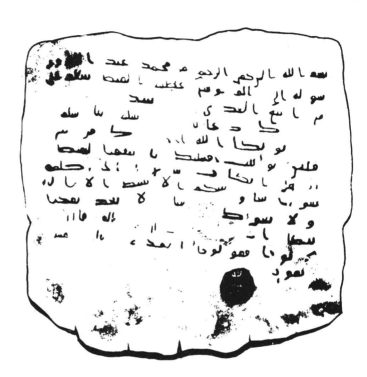
مقوقس کےنام

مقونس ( Muqawqis ) رومی سلطنت کی طرف سے مصر کا ناتب السلطنت تھا۔ مصر کا مشہور تاریخی شہر اسکندریہ اس کا دارالسلطنت تھا۔ بی کریم صلّی اللّه علیہ وسلّم کے سفیر حاطب بن ابی بلتعر فی بنی ملّی اللّه علیہ وسلّم کا خط لے کا سکندریہ گئے اور آپ کا مکتوب کرا می قونس کو پیش کیا، مورخ واقدی نے لکھا ہے کہ یخط حضرت ابو بکر فنے نے برفر مایا تھا۔ اس طرح خوش قسمتی سے مکتوب بروی کے ذرایعہ سے صرت صدّیتی اکبر وضی اللّه عنہ کے دست مُبارک کی لکھی ہونی تے ریجی ہم کسی بینے گئی ۔

مقوقس نے مکتوب گرامی شن کرکہاکہ بے شک یہی وقت ہے کہ وہ نبی جس کا انتظار تھا نظار تھا نظار تھا کہ وہ شام کے ملک میں پیدا ہو گامقوقس نے بارگاہ رسالت میں تحالف بیصیحے اور آپ دصلی اللہ علیہ وسلم کو خط بھی لکھا۔ مگراس احترام و اعتراف کے با وجودوہ اسلام کی سعادت سے محروم رہا۔ نبی ملی اللہ علیہ وسلم نے اس کے بواب کوشن کرفر ما یا کہ مقوقس کو اقتدار سلطنت نے اسلام سے محروم رکھا۔ وہ یہ نہ سمجھا کہ سلطنت نایا تدار شف ہے۔

مقوقس کے نام آنحضت میں الشہایہ وسلم کا مکتوب گرامی اُنیسویں صدی کے وسط میں فرانس کے ایک سنشرق موسیو بارٹل می ( Borthlmy ) کو مصر میں انجیم کی ایک عیسائی خانقاہ سے دستیاب ہوا۔ یہ ایک قبطی را ہب کی انجیل پرچیکا ہوا تھا ہوسیوبارٹل می ایک عیسائی خانقاہ سے دستیاب ہوا۔ یہ ایک قبطی را ہب کی انجیل پرچیکا ہوا تھا ہوسیوبارٹل می انساطان نے اسے مرکز کے سلطان عبد المجید خان کے ہاتھ د. ۳ پونڈ میں فروخت کر دیا سلطان نے اس مکتوب کوسونے کے فریم میں گواکر قصر شاہی کے خزانے میں دوسرے تبرکات نبوی (صلی الشعلیہ وسلم ) کے ساتھ بھا ظت رکھوا دیا، اس نام مبارک کے عکس کے درمیان

### جونشان نظرآ باہے وہ اس پانی کی نمی کا ترہے جو اسے دوسرے کاغذات سے الگ کرنے کے لیے پہنچائی گئی تھی۔



ترجمه عكس تحربية نامة مبارك بنام قوقس

"بسم الله الرحمٰ الرحمے - الله کے بندے اور اس کے رسول محد کی طف سے قوم قبط کے حاکم مقوقس کے نام - سکام اس پرحس نے داہ داست اختیاد کی ۔ بعد اندال، میں تمہیں اسلام کی دعوت دیتا ہوں ، اسلام قبول کر او، محفوظ و سلامت دہوگے ۔ اللہ تم کو دو ہر اا جمعطا کرے گا۔ لیکن اگراء راض کیا توسار قبط کا گنا ہم اسے سرآئے گا۔ اسے اہل کتاب ، آوایک السی بات کی طرف جو ہما دے اور تمہارے درمیان کیسال طور پرسے ہے ۔ یہ کہم اللہ کے سو ا

کسی اور کی عیا دت نہ کریں اور اس کے ساتھ کسی چیز کونٹر کی نہ مٹھیرائیں اور نہ نہاہم ہم میں سے کوئی ایک دوسرے کو اللہ سے ہط کرا پنا دب بنائے ۔ بچواگروہ منہ موڑیں تو کہد دو کہ گواہ رہوہم توسلم ہیں ؟ منہ موڑیں تو کہد دو کہ گواہ رہوہم توسلم ہیں ؟ میں مولیوں کے میں اللہ میں ال

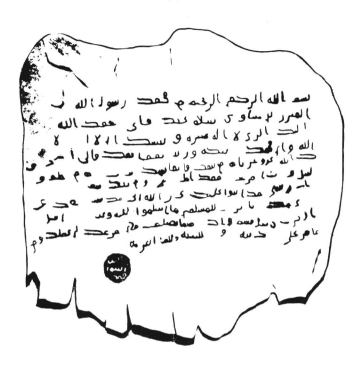
آج کل پیخط استنبول (ترکی ) کے طوب کابی سازی کے میوزیم میں محفوظ ہے۔ 'قریر موری اور میاں میں واد

مندرین سا وی کے نام بچرین سریداکونن برین او کام زاد دعد فرقهٔ اندوس الله اور میں اندری هور

بحرین کے حاکم منذر بن ساوی اُکے نام دعوتی خطنی حلی الشطیه وسلم نے سے جھڑی روانہ فرمایا تھا ہجرین عرب کے ساحل پروا قع ہے، اس کی اپنی ایک قدیم تاریخ - ہیں چھٹی صدی عیسوی ہیں بحرین ایرانی سلطنت کے ماتحت تھا، منذر بن ساوی یہاں کر گورنر تھے منذر بن ساوی ان توشق سمت لوگوں ہیں سے ہیں جو اسلام سے متاثر ہوتے بچھ اہل بحرین میں سے کنتے ہی لوگوں نے اٹ لام اختیار کرلیا۔ منذر بن ساوی کی رعایا میں ہوڈ اس بھی تھے اور مجوسی ہی ۔ منذر بن ساوی کی رعایا میں برخا میں رخا میں اس میں برخا میا میں برخا میا میں برخا میا میں برخا میں ب

علاً بن حضر می جب مندر بن ساوی کا بواب کے کر لوٹے اور وہاں کے حالاً بیان کیے تو نبی صلی اللہ علیہ وسلم بے حدثوش ہوئے اور مندر کو وہ مکتوب روانہ کیا جو دستیاب ہوگیا ہے اور جس کا عکس بہال سامنے کے صفح مردیا جارہا ہے۔ اس مکتوب میں آچ نے مندر کو بحرین کی گورنری بربحال رکھا اور مسلم وغیر سلم باشندوں کے ساتھ حسن سلوک کی ہدایت فرمانی ۔

۔ دمشق میں اس مکتوب گرامی کی موجو د گی کی <del>خبر ڈ</del>اکٹر پوش نے سلاماء میں جر من ستشر قین کے رسالہ میں شائع کی تھی۔



کرتا ہوں۔ مسلمانوں کواس پر چیوٹر دوجو انہوں نے قبول کیا ہے۔ خطاکاروں
کومیں نے معاف کیا۔ لہٰذاتم بھی ان کے معاملہ میں درگزرسے کام لو جب تک
اصلاح کاکام کرتے رہو گئے ہم تمہیں تمہارے عمل سے معزول نہ کریں گئے،
جولوگ بیہو دیت یا مجوسیت پر قائم رہیں ان پر جبزید واجب ہے۔
السُّر
میرول

# مولاناسبرا بؤالاعلى مودؤودي كي جيزاتم كتابي

بينكنگ اورانىثورنس تجدیدواحیاتے دین توحب را درمترك تفهيات حصهاول تاجهارم جبروقدر حقوق الزوجين خلافت وملوكيت رسأنل ومسأنل حصهاول تابيخم سنت كي تنين حيثيت قرآن مجبدكي جاربنيا دى اصطلاحيس معاشياتِ اسلام مرتد كى سزااسلامى قالون ميں مسّلا ملكيت زمين مستلاقوميت مستاجبروفدر نشرى تقريرين ہندوستان کاصنعتی زوال اوراس کے سباب

تفهيم القرآن حصهاول ناشتتم الجها دفق الاسلام (مجلد) اسلام ادرجاملیت اسلامی عبا دات برایک تحقیقی نظ اسلام كانظرئيسياسي اسسلامي قالون اسلام اورجد بدمعاشي نظريات اسلامی نظم عیشت کے اصول ومقا صد انسان كامعاشى مشلا وراس كااسلامي حل اسلام اورضيط ولادت اسلام كامعاشى نظام اسلامی سیاست (سیاسی شکش سوم) اسلام كالترحثبية قوت اسلام كانظام حيات اسلام كااخلاقي نقطة نظر اسلامی تہذیب اور اس کے اصول ومبادی اسلامي فلسفة معبيثت كيبنيادي افول بناؤيكار